LA DEPOSITION AU XIIE SIECLE:
UNE PEINE PERPETUELLE?

DEPOSITION IN THE TWELFTH CENTURY:
A LIFE SENTENCE?

THIERRY SOL

ReEsuMme - L'étude se concentre sur la
nature de la peine de déposition et en
particulier sur son caractere perpétuel
et la possibilité d’en dispenser. Peut-on
restaurer dans son office un clerc dépo-
sé? Quelles en sont les conditions? La
Distinction 50 du Décret de Gratien ne
permet pas en effet de dégager des prin-
cipes clairs. C’est pourquoi les décré-
tistes ont cherché a préciser la logique
sous-jacente a l'application des peines
de déposition. La sanction de déposi-
tion offre un exemple parfait de discus-
sion sur I'application du rigor iuris ou de
la mansuétude au moment de décider
des effets d’une sanction.

Mot cLes - Déposition, Gratien, Rufin,
Summa Lipsiensis.

AssTrRACT - This paper focuses on the
perpetual nature of the deposition and
the possibility of dispensing with it.
Can a deposed cleric be restored to his
office? Under what conditions? Distin-
ction 50 of Gratian’s Decree does not
allow clear principles to be identified.
This is why the decretists sought to re-
construct the logic underlying the appli-
cation of deposition, between rigor iuris
and leniency. We will especially study
the interpretations of Rufin and the
Summa Lipsiensis.

Keyworps - Deposition, Gratien, Ru-
fin, Summa Lipsiensis.

SoMMAIRE: 1. Les données du probleme dans le Décret de Gratien. — 1.1. L’appli-
cation du «rigor iuris». — 1.2. Remise de la peine? — 1.3. Critéres d’appréciation du
juge. — 2. L’articulation des criteres chez les décrétistes. — 2.1. La solution de Rufin.
—2.2. L’articulation des critéres dans la Summa Lipsiensis. — 2.3. La révélation et la

confession du délit.

1. LES DONNEES DU PROBLEME DANS LE DECRET DE GRATIEN

ANs le Décret de Gratien, les peines de suspense et de déposition sont
bien distinguées. La suspense est une censure, ou peine médicinale,

t.sol@pusc.it, Professore straordinario di Storia del Diritto canonico, Pontificia Universita

della Santa Croce, Roma, Italia.

Contributo sottoposto a doppia revisione anonima (Double-Blind Peer-Review).

HTTPS:/ /DOI.ORG/10.19272/202308602008 * «1US ECCLESIAE» *

XXXV, 2, 2023 - PP. 531-552

HTTP://TUSECCLESIAE.LIBRAWEB.NET

SUBMITTED: 3.9.2023 - REVIEWED: 22.9.2023 - ACCEPTED: 23.9.2023

© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA



© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA

532 THIERRY SOL

temporaire, a la différence de la déposition, qui est par nature perpétuelle.
La question de la dispense de la peine de déposition et donc de la réintégra-
tion du clerc dans l'office et le bénéfice qu’il avait perdus devient alors pro-
blématique, car la différence entre la suspense et la déposition semble s’effa-
cer ou ne plus avoir de sens. C’est précisément ce que suggere 'auteur de la
Summa Lipsiensis lorsqu’il observe a propos du fait qu'un déposé puisse étre
rappelé dans son grade: ne pourrait-on pas dire qu’il a été suspendu de son
office et de son bénéfice plutdt que déposé?! Il convenait donc de résoudre
le probléme de la rémission d"une peine perpétuelle et de rendre compte de
la différence entre une peine a priori perpétuelle mais qui peut étre finale-
ment dispensée et une peine temporaire.

Avant d’entrer dans le vif du sujet, quelques remarques méthodologiques
liminaires s'imposent. La présente étude se propose de traiter la probléma-
tique en privilégiant 'analyse directe des sources et vise essentiellement a
en offrir une lecture directe et quelques interprétations. C’est pourquoi, afin
d’alléger aussi le texte et les notes, seules quelques références a des études
récentes sur le sujet ont été indiquées dans la bibliographie finale. Précisons
également que le Décret de Gratien est cité dans sa forme divulguée,? car
C’est avant tout le texte réellement utilisé par les décrétistes qui nous intéres-
sait. La problématique théologique sur la possibilité de perdre le sacrement
de I'Ordre n’est pas non plus ici traitée: il faudrait lui consacrer un trés long
article ! Elle constitue bien évidemment la toile de fond de tout le débat
des décrétistes, mais elle n’est pas a 'époque définitivement résolue, ce qui
laisse par ailleurs au débat canonique d’alors un horizon encore plus large-
ment ouvert.’

1. 1. L’application du «rigor iuris»

La question du caractére perpétuel de déposition est principalement affron-
tée dans la Distinction 50 du Décret. Gratien y rassemble dans un premier
temps les autorités favorables a I'application stricte de la peine, c’est-a-dire

! R. WEIGAND, P. LaNnDAU, W. KozUR (éd.), Summa «Omnis qui tuste iudicat» sive Lipsien-
sis. Tom. 1, Citta del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, 2007, p. 215-216 ad D.50 c.215.v.
gradum dignitatis recipiat: «Ex ho uidetur quod depositus potest reuocari, ut d. xlvi Clericus
maledicus [D.46 c.5]. Set dici potest quod isti suspense fuerunt ab officio et beneficio, non
depositi».

2 Nous reprenons donc I'édition de E. A. FRIEDBERG, E. L. RicHTER (éd.), Corpus iuris
canonici. 1: Decretum Magistri Gratiani, Graz, Akademische Druck-und Verlagsanstalt, 1879-
1959

* Nous renvoyons ici a I'ouvrage encore aujourd’hui fondamental de L. SALTET, Les réor-
dinations. Etude sur le sacrement de ’Ordre, Paris 1907 et nous nous permettons aussi de faire
référence a notre étude qui contient quelques actualisations sur le sujet: T. SoL, Droit subjec-
tif ou droit objectif? La notion de ius en droit sacramentaire au x11° siécle, Turnhout, Brepols, 2017.



LA DEPOSITION AU XII® SIECLE: UNE PEINE PERPETUELLE? 533

de facon perpétuelle suivant le rigor iuris. Il cite une premiére lettre de Gré-
goire le Grand dans laquelle la peine de déposition ne peut étre dispensée,
sauf a remettre en cause le vigor de la discipline canonique et a encourager
ainsi les crimes, dans I'espoir que la sanction pourrait étre un jour levée
(D.50 c.1).* Dans les canons suivants, les papes Martin, Jean VIII et Nicolas se
prononcent aussi contre toute possibilité de dispenser de la peine et donc de
maintenir, réintégrer dans les Ordres ou encore promouvoir un prétre cou-
pable d’homicide ou de simonie (D.50 c.2-6). Le canon De his (D.50 c.6) est
particuliérement significatif d'une telle interprétation rigoriste, car le pape
Nicolas y traite de surcroit d'un homicide commis par un clerc en état de 1é-
gitime défense.” La glose ordinaire se fait écho de I'intense débat que suscita
une telle sentence et présente les opinions des canonistes favorables a une
mitigation de la peine ou a sa non application, lorsque I’homicide relevait
d'une nécessité inévitable. La lettre du canon est cependant si dépourvue
d’ambiguité qu'Huguccio penche lui-aussi vers une application rigoureuse,
au point d’affirmer qu’il vaut mieux se laisser tuer que de tuer.® En dehors

4 D.so c.1: «Si lapsis ad suum ordinem reuertendi licentia conceditur uigor canonicae pro-
culdubio frangitur disciplinae, dum pro reuersionis spe prauae actionis desideria quis con-
cipere non formidat. Et post pauca: § 1. Illud pre omnibus studete, ut lapsos in sacro ordine
nullius uobis supplicatio aliquo modo reuocare studeat, ne huiusmodi non statuta, sed tem-
poraliter dilata credatur esse uindicta» (Lettre de Grégoire d Constantin, éveque de Milan, lib.
1v. epist. 17). La glose ordinaire établit que les lapsi dont il s’agit dans le canon sont ceux qui
furent déposés et précise qu’elle est perpétuelle: cf. gl. ord. s.v. non statuta: «perpetuo. Qui
enim deponitur perpetuo deponitur»; gl. ord. in D.50 c.2 s.v. Adipisci: «<Hoc ca. intellegitur
de rigore». Pour la glose ordinaire, nous reprenons le texte du Corpus juris canonici emenda-
tum et notis illustratum. Gregorii XIII. pont. max. iussu editum. Romae: In aedibus Populi Romani,
1582 [https:/ / digital library.ucla.edu/canonlaw/], consulté le 25-9-2023.

> D.5o c.6: «De his clericis, pro quibus consuluistis, scilicet, qui se defendendo paganum
occiderunt, si postea per penitenciam emendati ad pristinum possint gradum redire, aut
ad altiorem ascendere, scito, nos nullam occasionem dare nec ullam tribuere licentiam eis
quemlibet hominum quolibet modo occidendi. Verum si contigerit, ut clericus sacerdotalis
ordinis saltim paganum occiderit, multum sibi consulit, si ab offitio sacerdotali recesserit;
satiusque illi est in hac uita Domino sub inferiori habitu inreprehensibiliter famulari, quam
alta indebite appetendo in profundum dampnabiliter dimergi» (Lettre de Nicolas a Osbaldo
Corepiscopo Quadrantino).

¢ Gl. ord. ad D.50 c.6 s.v. De his: «Circa illos qui committunt homicidium, distingue sic:
quia committunt homicidium ex necessitate, aut ex casu, aut ex voluntate. Si ex necessitate:
aut illa necessitas est evitabilis, aut inevitabilis. Si est evitabilis, ad superiores ordines non
potest ascendere, sed in iam suceptis toleratur [...]. Si fuit inevitabilis necessitas, sine omni
dispensatione potest ministrare in ordine iam habito, sed ad superiores habendos petet di-
spensationem [...] Ioan. Sed certe quidquid dicat Ioan. de necessitate inevitabili, capitulum
videtur expresse dicere quod talis necessitas in nullo obsit [...]. H. tamen cum suo rigore,
dixit quod in nullo casu potest homicida promoveri, quia potius debet quilibet permittere
se occidi, quam alium occidere [...]. item, secundum H. etiam si crimen homicidii sit occul-
tum, tamen post paenitentiam non potest exequi suum officium [...]. Alii autem plerique
dicunt, quod sive sit homicidium, sive aliud crimen, dummodo sit occultum, post paeni-

© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA



© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA

534 THIERRY SOL

de la Distinction 50, on trouve une autre manifestation du rigor iuris dans
la fameuse décrétale de Siricius a Imérius de Tarragone (D.82 c.4), dans la-
quelle le pape prévoit que les clercs qui invoqueraient encore les préceptes
de la Loi de Moise pour justifier leur incontinence ne pourront jamais plus
retourner au service de l'autel, ce qui signifie donc que leur déposition est
bien perpétuelle.”

Ce qui est ici intéressant, c’est que la discussion porte sur 'application du
rigor iuris en la matiére, mais non sur le fait que la déposition pourrait oter
au clerc le caractere de 1'Ordre sacré dont il a été marqué lors de I'ordina-
tion. En d’autres termes, il est toujours possible, au moins en théorie, de
le réintégrer dans son ministére. D’autre part, cette obstination de certains
canons a ne pas remettre en cause la rigueur du droit (D.50 c.9-11) manifeste
que la déposition est une peine dont le caractére perpétuel est quasiment
constitutif: c’est en effet ce qui la distingue de la simple suspense. Elle n’au-
rait donc aussi de sens qu’appliquée avec rigueur, c’est-a-dire sans jamais
remettre en cause son caractere perpétuel. On peut toutefois attribuer a I'ex-
pression une autre signification ou portée juridique. Ainsi, suivant la Sum-
ma Lipsiensis, le rigor iuris se manifeste cependant dans le fait d’étendre aux
crimes moins graves ce qui vaut a priori seulement pour les crimes énormes
et manifestes.®

Notons malgré tout que le canon Pervenit de saint Grégoire le Grand (D.50
c.9) contient la formule sacro ordine careat et en tire la conclusion: ut ad altaris
ministerium ulterius non accedat, qui pourrait faire penser a des conséquences
affectant le sacrement de I'Ordre, mais il semble ici que I'expression fasse
davantage référence aux effets qu’au sacrement lui-méme.” Une telle inter-
prétation est par ailleurs permise par un commentaire de la glose ordinaire
au canon suivant, qui précise que le caractére sacerdotal reste toujours. Se-
lon Bernard de Parme toutefois, la dignité sacerdotale du prétre disparait
(frapper un clerc déposé ne serait donc pas passible d’une sanction spéciale,

tentiam bene exequitur officium suum sine omni dispensatione, licet non possit promoveri.
Sed in simoniam post nullam paenitentiam potest exequi officium suum [...]. Hodie autem
obtinet opinio H. circa crimen occultump.

7 D.82 c.4: «Hi uero, qui illiciti priuilegii excusatione nituntur, et sibi asserunt ueteri hoc
lege concessum, nouerint se ab omni ecclesiastico honore, quo indigne usi sunt, apostolicae
sedis auctoritate deiectos, nec umquam posse ueneranda attractare misteria, a quibus se ipsi,
dum obscenis cupiditatibus inhiant, privauerunt».

8 R. WEIGAND, P. Lanpau, W. Kozur (éd.), Summa Lipsiensis 1, cit., p. 209 ad D.50 c.9:
«Hoc capitulum debet intellegi de criminibus enormibus et manifestis, uel de mediocribus,
et tunc ex rigore dictum intellegitur».

? D.50 c.9: «Peruenit ad nos, quosdam de sacris ordinibus lapsos uel post penitenciam, uel
ante penitenciam ad ministerii sui offitium reuocari; quod omnino prohibemus, et in hac re
sacratissimi quoque canones contradicunt. Qui igitur post acceptum sacrum ordinem lapsus
in peccatum fuerit carnis, sacro ordine careat, et ad ministerium altaris non accedat».



LA DEPOSITION AU XII® SIECLE: UNE PEINE PERPETUELLE? 535

puisque le prétre a perdu la dignité de son ordre) et il ne dispose plus du
pouvoir de « confectionner » I'eucharistie. Mais que faut-il entendre sous
le terme potestas? S’agit-il du droit de célébrer la Messe ou de la capacité de
le faire?'® Nous penchons vers la premiére solution, car la doctrine de I'ina-
missibilité du caractére sacramentel semble pacifiquement acceptée par les
auteurs.

1. 2. Remise de la peine?

Dans une deuxiéme partie de la distinction 50, Gratien montre au contraire
que les clercs déposés peuvent étre réintégrés dans leur ministére apres
avoir accompli une pénitence (D.s0 d.p.c.12).’* 1l cite pour cela quelques
exemples bibliques, qui montrent surtout que le repentir peut rendre la per-
sonne digne d’occuper de nouvelles charges. Les exemples de saint Pierre
reniant le Christ ou de saint Paul participant passivement a la lapidation de
saint Etienne, et du choix dont ils furent malgré tout I'objet de la part du
Seigneur pour guider son Eglise, sont de ce point de vue éloquents, au détail
pres que ni I'un ni I'autre ne furent cependant « déposés ».'? Le canon 13 est
une palea qui énumeére les prétres, mais surtout les évéques déposés avant
de réintégrer leurs fonctions ou d’étre promus. Quant au canon 14, il s’agit
d’une lettre de Calixte aux évéques de Gaule, qui développe le dictum post
de Gratien et reprend les exemples de I’Ancien et du Nouveau Testament,
en soulignant la dimension fondamentale du pardon et de la miséricorde
comme manifestations de la puissance de Dieu.'? La encore, il n’est pas

1% Gl ord. ad D.50 c.10 s.v. Presbyter: «Ergo clericus degradatus non retinet ordinem [...]
et idem videtur per hoc quod dicitur infra inter laicos communionem. Sed tamen dico quod
characterem semper retinet per id quod habes [...]. Unde qui percutit ipsum, incidit in
canonem, saltem in memoria pritinae dignitatis [...] oa. Quod non credo, cum careat omni
privilegio clericali, nec credo quod conficiat, quoniam omnem potestatem amisit. B.».

1 D.so d.p.c.12: «Econtra exemplis et auctoritate probatur, post actam penitenciam pro-
prios gradus licite posse administrare, et ad maiores conscendere. [...] Petrus negauit Chris-
tum, et tamen postea princeps apostolorum factus est; Paulus Stephanum lapidauit, et ta-
men a Deo in apostolum electus est. Multi quoque ab heresi ad unitatem catholicae fidei
reuertentes in suis ordinibus recepti sunt, alii uero ad episcopalem etiam gradum sunt pro-
moti, utpote Augustinus et alii quam plures».

2 On retrouve I'exemple de saint Pierre dans bien d’autres canons ou dicta de Gratien,
ainsi par exemple D.50 d.p.c.52: «Sed exemplo B. Petri (qui postquam trinae negationis ma-
culas confessione diluit amoris, non solum in gradu sui apostolatus remansit, uerum etiam
in pastorem totius ecclesiae a Christo institui meruit,) probantur lapsi post dignam peniten-
ciam non solum propria offitia retinere, sed etiam ad maiora posse conscendere. Quod au-
tem B. Petrus post negationem pastor ecclesiae a Domino sit institutus, probatur auctoritate
B. Gregorii...».

3 Nous ne reproduisons que la deuxiéme partie du canon, qui tire les enseignements
(D.50 c.14 lettre de Calixte I aux évéques de Gaule): «Errant itaque, qui putant, sacerdotes
post lapsum, si condignam egerint penitenciam, Domino non posse ministrare, et suis hono-

© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA



© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA

536 THIERRY SOL

question a proprement parler de déposition, puisque les exemples restent
dans le registre de la morale, mais il est clair que la déposition ou dégrada-
tion n’ont un caractére perpétuel qu’en vertu d'une décision de 'autorité de
I'Eglise et non en raison de la perte définitive du sacrement de I'Ordre.
Dans cette deuxieme partie de la distinction 50, Gratien reprend, au canon
16, une lettre de de Grégoire le Grand dont on a pourtant vu l'intransigeance.
Il s’agit toujours de la réintégration des lapsi, ici entendus au sens large de
clercs ayant commis une faute grave. Le canon est d’autant plus intéressant
qu’il se présente comme une interprétation des cinq grands conciles précé-
dents, a commencer par Nicée, aux décisions desquelles Grégoire entend
rester fidéle. La conclusion est la méme: le refus du pardon risque de rendre
vaines I'ceuvre du Christ et la miséricorde de Dieu. Grégoire invite toute-
fois a proportionner les peines au rang du ministre concerné,'* tout comme
le fait plus loin le canon 21.'> Suivant la glose ordinaire, les clercs majeurs
peuvent étre privés de l'office et du bénéfice et recevoir la communion
comme les laics, alors que les clercs mineurs peuvent étre punis plus sévére-
ment, ce qui laisse entendre une peine d’excommunication.'® Pour les clercs

ribus frui, si bonam uitam deinceps duxerint, et suum sacerdotium digne custodierint. Et
ipsi, qui hoc putant, non solum errant, sed etiam traditas ecclesiae claues despicere uiden-
tur, de quibus dicitur: “Quecunque solueritis in terra, erunt soluta et in celo”. Alioquin hec
sentencia aut Domini non est, aut uera est. § 4. Nos uero indubitanter tam Domini sacer-
dotes quam reliquos fideles post dignam satisfactionem posse redire ad honores credimus
[...]». Parlant ensuite du propheéte David: «Videns enim Propheta scelera sua mundata per
penitenciam, non dubitauit predicando et Domino libando curare aliena. § 5. Mutatur ergo
homo a peccato et gratia Dei resurgit a lapsu et in pristino manet offitio iuxta predictas auc-
toritates. Videat, ne amplius iaceat, sed euangelica sentencia in eo maneat que ait: “Vade et
amplius noli peccare”. Unde ait Apostolus: “Non ergo regnet peccatum in uestro mortali
corpore, ut obediatis concupiscentiis eius”. § 6. Sentenciam, que misericordiam uetat, non
solum tenere, fratres, sed etiam audire refugite, quia potior est misericordia omnibus holo-
caustomatibus et sacrificiis».

14 D. 50 c.16: «Si ouis perdita errans post inuentionem ad ouile humero deportatur, pre-
dictis nonaginta nouem non errantibus relictis in deserto cur post penitenciam ad ecclesiae
ministerium lapsus non reuocetur? Sicut in Apocalipsi dicitur de ministro ecclesiae: “Me-
mento unde cecideris, et age penitenciam, et prima opera fac”. Quid est enim grauius, aut
carnale delictum admittere, sine quo pauci inueniuntur, aut Dei filium jureiurando negare?
In quo uerbo hunc ipsum B. Petrum apostolorum principem, ad cuius sacrum corpus indigni
sedemus, lapsum esse cognouimus. Sed post negationem penitencia secuta est, et post pe-
nitenciam misericordia data, quia ab apostolatu eum non distulit, qui ante ipsum se negare
predixit» (Lettre de Grégoire d Secondino, lib. v11. epist. 53)

> D. 50 c.21: «Contumaces clerici, prout dignitatis ordo permiserit, ab episcopis corrigan-
tur, et si qui prioris gradus elati superbia communionem fortasse contempserint, aut eccle-
siam frequentare uel offitium suum inplere neglexerint, peregrina eis communio tribuatur;
ita, ut cum eos penitencia correxerit, rescripti in matricula gradum suum dignitatemque
recipiant» (c.2 du concile d’Agde de 506).

¢ Gl ord. ad D. 50 c.21 Casus: «puniri debent prout ordo permiserit, idest maiores suspen-



LA DEPOSITION AU XII® SIECLE: UNE PEINE PERPETUELLE? 537

des Ordres majeurs, le canon 21 parle de suspense, mais non de déposition.*”
Toutefois, celle-ci est bien mentionnée dans la glose ordinaire, en particulier
dans un commentaire de Bernard de Parme qui affirme que dans le cas d'une
déposition solennelle, seul le pape peut dispenser.*®

Ce dernier commentaire fait en outre référence a un canon du De poeniten-
tia (D.6 c.1), lui-méme extrait du De poenitentia (c. 10) de saint Augustin, qui,
apres avoir décrit les qualités du confesseur (sa condition et sa formation) et
les caractéristiques de la potestas iudiciaria, distingue la grace (que I'on peut
retrouver au moyen de la confession) de la potestas que I'on possédait aupa-
ravant et qui pourrait ne pas étre récupérée.'® Le texte évoque plus loin la
potestas dignitatis, c’est-a-dire, s’il faut en croire I'acception du terme selon
Rufin, le pouvoir de dire la messe ou encore potestas habilitatis.?’ C’est cette
derniére potestas que la peine de déposition affecterait, suivant la décision
de l'auctoritas, c’est-d-dire de I'Eglise elle-méme: il est en effet une « autorité
qui concéde et ordonne » et il en est une autre, dit saint Augustin, qui « ne
concede pas et interdit ».

1. 3. Critéres d’appréciation du juge

Dans la troisieme partie de la Distinction 50 (can. 25 a 69), Gratien semble ne
pas vraiment parvenir a une synthése harmonieuse des canons qu’il a pour-
tant cités. En définitive, c’est au juge qu’il revient de décider, en dernier lieu,
de la perpétuité de la peine et de sa remise. Soulignons cependant qu’il s’agit
en réalité de deux moments différents d’intervention de I'autorité. Le pre-

dantur officio et beneficio, et peregrina comunio tantum tribuatur; minores autem acrius
punientur, qui tamen si postea resipuerunt, et penitenciam egerint, in matrice Ecclesia re-
scribentur, et in statum pristinum revertentur».

17 Le canon 22 parle de la déposition dans le cas des prétres et des diacres et utilise le verbe
dimittere.

8 Gl. ord. ad D.50 c.215.v. Dignitatem: «Solu. cum depositio solemniter solus Papa dispen-
sat, ut de poeni Dist. 6 cap. 1 in. fin. B.».

' D.6 c.1 De poen.: «Etsi enim penitencia ei possit acquirere gratiam, non tamen mox re-
stituit in primam potestatem. Etsi enim Petrus post lapsum restitutus fuerit, et sepe lapsis
sacerdotibus reddita sit dignitatis potestas, non tamen est necesse, ut omnibus concedatur
quasi ex auctoritate. Inuenitur auctoritas, que concedit et quasi inperat; inuenitur alia, que
minime concedit, sed uetat[...]».

20 Cf. RuriNus, H. SINGER (éd.), Summa Decretorum, Scientia Verlag = Ferdinand Scho-
ningh, Aalen = Paderborn 1902-1963% p. 211 ad C.1 q.1 c.30. Rufin distingue entre la potestas
aptitudinis ou sacramentalis, qui correspond a la capacité regue par le sacrement de I'ordre de
dire la messe (une « capacité ontologique »), la potestas dignitatis ou habilitatis, qui correspond
a la faculté de célébrer la messe, qui dépend de la concession de l'autorité ecclésiastique
(une « faculté juridique »), et la potestas regularitatis qui correspond au fait que le prétre, en
vertu de sa vie et de ses qualités morales peut plus ou moins bien dire la messe (une « qualité
morale », pourrait-on dire).

© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA



© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA

538 THIERRY SOL

mier est celui du procés qui peut déboucher sur une peine de déposition, par
nature perpétuelle. Le deuxieme est celui de I'appréciation de la sincérité de
la pénitence du coupable et de 'absence de scandale persistant, qui pourrait
autoriser sa réintégration. En théorie, il ne revient donc pas de décider au
moment du proces de la durée de la peine de déposition, qui sera par nature
toujours perpétuelle. Seule I'appréciation de la pénitence permettra de reve-
nir ultérieurement sur la déposition pour réintégrer le clerc dans son Ordre.

Il existe toutefois des critéres que le juge ne peut enfreindre. C’est ce
qu’explique la Summa Lipsiensis dans le commentaire au canon Si presbiter
(D.50 c.22), qui revient plus en détail sur le pouvoir des évéques d’interpré-
ter la loi ou d’en dispenser. Les évéques ne peuvent en effet dispenser que
dans les seuls cas prévus par les canons.?! Il s’ensuit une distinction entre
I'application du rigor iuris, de 'équité et de la dispense et une définition de
chacun des termes: la dispense n’est pas en fait le droit mais un relachement
du droit; I'équité est le droit et déroge au droit; la rigueur est le droit, mais
elle est soumise a I'équité. C’est pour cette raison que la dispense est parfois
permise, parfois interdite, parfois due. Elle est permise dans le cas des crimes
de moindre importance et lorsque la pénitence est manifeste (ce qui est le
cas dans ce canon 22, ainsi que dans les canons Presbiteros et Hii qui, D.50 c.32
et 69); elle est interdite dans les cas de simonie (C.1 q.1 c.110, Erga) et elle
est due comme dans les canons Si quis diaconus (D.50 c.29) et Domino sancto
(D.50 c.28).%2

Outre ces motifs, clairement signalés dans la Summa Lipsiensis et qui se
concentrent sur la matiére du crime commis, Gratien offre toutefois dans le
Décret d’autres pistes, basées sur une appréciation plus subjective des motifs
qui ont poussé le coupable a la pénitence: si 'accomplissement de la péni-
tence est mu par I'ambition de récupérer son statut antérieur, alors il s’agit
d'une simulation et le pardon ne peut étre accordé.?> C’est en tout cas la

21 R. WEIGAND, P. Lanpau, W. Kozur (éd.), Summa Lipsiensis 1, cit., p. 216 ad D.50 c.22
s.v. multotiens: «Canones vero qui suspensionem inducunt uel depositionem, in hiis solis
casibus possunt episcopi dispensare, in quibus specialiter canones indulgent, ut infra e. d.
Presbiteros [D.50 c.32], infra Ixxxii Presbiter [D.82 c.5], infra in xvi q. ult Considerandum [C.16 q.7
c.35), infra xii q. ii Si qua de rebus [C.12 q.2 c.42]».

22 Ibid., p. 217 ad D.50 c.22 s.v. multotiens: «Secus in dispensatione obseruatur, qui non
trahitur ad consequentiam si inueniatur; et hoc ideo, quia dispensatio non est ius, set iuris
relaxatio. Equitas ius est et derogat iuri, rigor ius est, tamen subicitur equitati. Dispensatio
tamen quandoque permittitur, quandoque interdicitur, quandoque debetur. Permittitur ut
in mediocri crimine et manifesto acta penitentia, ut in hoc c. et infra e. Prebiteros [D.50 c.32]
et Hii qui [D.50 c.69]. Interdicitur in simonia, ut i q.1 Erga [C.1 q.1 c.110]. Debetur, ut infra e.
Si quis diaconus [D.50 c.29] et Domino sancto [D.50 c.28]».

2% D.so d.p.c.24: «Sunt quidam, quos non odium criminis, sed timor uilitatis, amissio pro-
prii gradus et ambitio celsioris ad penitenciam cogit. Hos sacri canones irrecuperabiliter dei-
ciunt, quia qui simulatione penitenciae uel affectione honoris adeo non consequitur ueniam,



LA DEPOSITION AU XII® SIECLE: UNE PEINE PERPETUELLE? 539

solution proposée a partir d'un texte de saint Augustin qui justifie, dans les
cas de fausse pénitence, 'application du rigor iuris (D.50 c.25). L'impossibilité
de récupérer sa charge semble alors offrir la garantie d'un accomplissement
vrai de la pénitence de la part du coupable, qui, ne pouvant plus espérer re-
couvrer des honneurs, doit et peut seulement demander le pardon de Dieu.

Le rigor iuris ne laisse donc au clerc que ’humilité comme seul motif et ho-
rizon de sa pénitence. C’est précisément parce que David ou Pierre ont ac-
compli de vraies pénitences, sans I’espoir de retrouver les honneurs perdus,
qu’ils ont pu retrouver ou étre confirmés dans leur mission.?* Le caractére
perpétuel de la déposition serait donc paradoxalement la condition d'une
possibilité de sa rémission et le rigor iuris une condition de la miséricorde,
car il purifierait I'accomplissement de la pénitence. En dépit de son caractére
surprenant, le raisonnement montre ici que les sanctions sont bien congues
dans une optique d’abord spirituelle qui vise le bien des ames, sans s’arréter
aux apparences des remises de peines qui engendreraient de faux espoirs ou
de fausses pénitences.

Les canons suivants (de Grégoire, Jérome et Isidore) reprennent la méme
idée, méme s’il est toujours difficile de distinguer en quoi la déposition est
différente de la suspense. C’est ce que manifeste en tout cas la glose ordi-
naire a D.50 c.28 qui explique 'une par I'autre (s.v. depositionem: id est sus-
pensionem). Cette glose fait référence au canon Clericus, qui correspond ici
aux canons 3 ou 5 de la Distinction 56. Ces deux canons utilisent en effet
I'expression degradetur,?’ sans que le verbe utilisé ne fasse pourtant 1’objet
d'un commentaire.

Cette interchangeabilité des expressions suspensio, depositio ou degradatio
permet de comprendre qu’il existe de grandes similitudes quant a la peine
encourue, qui, dans tous les cas se traduit par une privation de I'office et du
bénéfice. La différence entre la suspense et la déposition ne peut alors que
se trouver dans le caractére temporaire ou perpétuel de la peine infligée. En
toute logique, il est possible d’affirmer que la suspense reste par définition
une sanction temporaire, alors que la déposition ou la dégradation seraient

nec ab ecclesia meretur reparationem». La méme idée est reprise dans la conclusion de ce
développement en D.50 d.p.c.28.

24 D.so c.25: «Ut constitueretur in ecclesia, ne quisquam post alicuius criminis peniten-
ciam clericatum accipiat, uel ad clericatum redeat, uel in clericatu maneat, non desperatione
indulgentiae, sed rigore factum est disciplinae. Sed ne forte etiam de ceteris criminibus spe
honoris ecclesiastici animus intumescens superbe ageret penitenciam, seuerissime placuit,
ut post actam de crimine dampnabili penitenciam nemo sit clericus, ut desperatione tempo-
ralis altitudinis medicina maior et uerior esset humilitatis».

2% D.46 c.3: «Clericus, qui adulationibus et prodicionibus uacare deprehenditur, degra-
detur ab offitio»; D.46 c.5: «Clericus maledicus (maxime in sacerdotibus) cogatur ad pos-
tulandam ueniam. Si noluerit, degradetur, nec umquam ad offitium absque satisfactione
reuocetur».

© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA



© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA

540 THIERRY SOL

en principe perpétuelles, méme s’il est possible d’en dispenser par la suite,
au regard de la sincérité de la pénitence effectuée. Ainsi, dans le cas d'un
clerc homicide sous le coup de la colére, la déposition, dit Gratien, sera per-
pétuelle: perpetuo tamen deposito erit (D.50 d.p.c.38).

Le caractére manifeste ou occulte du crime influe aussi sur la sanction,
comme le remarque Gratien dans un dictum post, de telle sorte qu'un crime
manifeste entraine la déposition, alors qu'un crime occulte n’empéche pas
le clerc de rester dans ses fonctions.?® Le scandale est donc un élément qui
détermine l'application d’'une peine de déposition.?” Plus précisément, le
caractére manifeste du crime détermine une situation, dans laquelle le cou-
pable doit étre puni, déposé et empéché de retrouver son ministére sans
dispense préalable, la peine de déposition étant a priori perpétuelle.*® Dans
le cas d’'un crime occulte, tout le processus (aveu de la faute, jugement et
pénitence) se déroule dans le for interne et il n’est donc pas méme ques-
tion de peine de suspense, puisque les pénitences mentionnées consistent
en jetines, aumones, veillées nocturnes et priéres, sans que l'exercice des
fonctions ministérielles, et en particulier la célébration de la messe, soit ici
mentionnée.”” Comme 1'observe Huggucio, la sanction d'un crime occulte
ne peut faire I'objet d’aucune dispense, précisément parce que le crime oc-
culte ne peut étre 'objet d’aucune accusation (dans le for externe) et donc
d’aucune sanction.?® Si le crime est tres grave (enorme), qu’il soit occulte ou

2¢ D.so d.p.c.32: «§ 3. Possunt et aliter distingui premissae auctoritates. Quorum crimina
manifesta sunt ante uel post ordinationem, a sacris ordinibus deiciendi sunt; quorum autem
peccata occulta sunt et secreta satisfactione secundum sacerdotis edictum purgata, in pro-
priis ordinibus remanere possunt».

27 Le canon D.50 c.34 I'affirme explicitement: «De his uero uisum nobis est scribendum
esse, qui sacros ordines habent et ante uel post ordinationem contaminatos in capitalibus
criminibus se esse profitentur. In quibus, ut mihi uidetur, hec distancia esse debet, ut hi, qui
deprehensi uel capti fuerint publice in periurio, furto atque fornicatione et ceteris huiusmo-
di criminibus, secundum sacrorum canonum instituta a proprio gradu decidant, quia scan-
dalum est populo Dei tales personas superpositas habere, quas ultra modum uitiosas esse
constat».

28 D.so c.33: «Sacerdotes, si in fornicationis laqueum ceciderint, et criminis manifestus
siue ostensus fuerit actus, sacerdocii non possunt habere honorem secundum canonicae in-
stitucionis auctoritatem». La gl. ord. précise, s.v. non possunt: «sine dispensatione. Sed si est
occultum, possunt sine dispensatione post paenitentiamp.

2% Cf. D.50 c.34: «Qui autem de predictis peccatis absconse a se admissis per occultam
confessionem coram angelis Dei, presente etiam sacerdote, qui eis indicturus est peniten-
ciam, confitentur, et semetipsos grauiter deliquisse queruntur, si se per ieiunia et elemosinas
uigiliasque et sacras orationes purgare certauerint, his etiam gradu seruato spes ueniae de
misericordia Dei promittenda est». Comme on le voit ici le caractére manifeste ou occulte
du crime recoupe les notions de for externe et for interne.

20 Gl ord. ad D.50 c.34 s.v. servato: «H. vero dicit quod in occulto peccato non potest
dispensari, quia de illo non potest quis accusari vel puniri, qiua occulta peccata no habent
vindictamp.



LA DEPOSITION AU XII® SIECLE: UNE PEINE PERPETUELLE? 541

manifeste, le clerc ne pourra cependant étre promu sans dispense, affirme
par ailleurs la glose ordinaire.?!

2. L”ARTICULATION DES CRITERES CHEZ LES DECRETISTES

Comment synthétiser I'ensemble des arguments développés dans la Distinc-
tion 50, relatifs a la possibilité de remettre une peine de déposition et de réin-
tégrer les clercs repentis dans leur office antérieur? Plusieurs décrétistes se
sont risqués a cet exercice difficile qui tente de rendre raison des différences
et de mettre a jour les articulations essentielles du raisonnement.

2. 1. La solution de Rufin

Rufin identifie différents critéres, signalés précédemment soit dans les ca-
nons eux-mémes, soit dans les dicta de Gratien. Il mentionne tout d’abord
les deux principes de distinction établis par Gratien et que nous avons resti-
tués plus haut: la sincérité de la pénitence et le caractére manifeste du crime.
C’est a partir de ce second critére que Rufin batit sa synthese explicative. Il
faut donc selon lui considérer en premier lieu la nature occulte ou manifeste
du crime, c’est-a-dire commis de fagon manifeste ou publiquement révélé
apres avoir été commis. Le deuxiéme critere est celui de la gravité des délits
(mediocra ou maxima); le troisiéme est celui de la sincérité de la pénitence
(aut stimulate penitent / aut serio satisfacere student).?? Une fois établis ces trois
facteurs, Rufin peut les combiner et classer les différents cas, suivant un
arbre de possibilités que I'on pourrait ainsi représenter:*?

31 Gl ord. ad D.50 c.34 s.v. servato: «peccatum, sive fit occultum sive manifestum, dum
tamen fit enorme, semper impedit ne possit sine dispensasione promoveri. Licet posset exse-
qui susceptum ordinem cum est occultum peccatump.

*2 RUFINUS, Summa, cit., p. 115 ad D.50 pr. «Notandum vero est quod, cum clerici delin-
quunt, aut occulta sunt crimina aut manifesta. Manifesta autem dicimus sive que manifeste
aguntur, sive que, postquam facta fuerint, publicantur. Item criminum occultorum alia sunt
mediocria, alia maxima; simili modo et manifesta. Cum autem manifesta sunt clericorum
crimina, pro quibus penitent, aut simulate penitent — cuius rei signum erit, si in penitendi
labore segnes aut arrogantes extiterint — aut serio satisfacere student: cuius rei signum erit,
si in omnibus humiles apparuerint et sibi injunctam penitentiam toto conamine implere
sategerint».

3 Ce tableau prétend synthétiser le texte suivant: ibid. «Cum itaque clericorum occulta
sint crimina, pro quibus penitent, si media fuerint crimina — sicut fornicatio, periurium, fur-
tum et huiusmodi —, peracta penitentia omnino irreprehensibiliter priori poterunt officio uti,
ut infra ead. dist. ,,De his vero” (34). Si autem maxima et orrenda crimina fuerint, sicut homi-
cidium sponte commissum, incestus et his similia, si occulta fuerint, postquam de his egerint
penitentiam, apud ecclesiam utique et forte apud Deum impune pristina officia exercebunt;
satius tamen et securius sibi consulent, si se ipsos prioribus ministeriis perpetuo abnegave-
rint. Simonie crimen excipitur ab ista remissione; quicunque etenim sibi est conscius quod
pecuniam vel aliud pro accipiendo ordine ex pacto dederit, nisi per penitentiam illi ordini

© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA



© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA

542 THIERRY SOL

Notoriété |Gravité du crime |Pénitence |rigoriuris / dispense
du crime

peu grave (fornica- Apreés la pénitence, ils peuvent
tion, parjure, vol) réintégrer leur office
Apres la pénitence, ils peuvent re-
Occulte trés grave (homi- prendre leur office, mais il serait
cide volontaire, mieux de renoncer pour toujours
inceste) a leur ministere. La simonie est ex-

clue de toute dispense.

Ex pietate matris ecclesie, ils pour-

vraie ront exercer leur ministére comme
peu grave auparavant
. , Jamais ils ne pourront revenir a
] simulée .
Manifeste leurs honneurs anciens
raie Ils ne peuvent revenir a leur digni-
V. ’ ;.
. té antérieure
tres grave - —
S Jamais ils ne pourront revenir a
simulée

leurs honneurs anciens

Rufin propose lui-méme une synthése de son raisonnement en disant que
tous les canons qui empéchent les lapsi de réintégrer leur office s’entendent
des crimes tres graves et manifestes ou de ceux qui accomplissent la péni-
tence de fagon simulée.?* On notera au passage que Rufin signale comme
crimes moins graves la fornication, le parjure, le vol et d’autres crimes de
ce genre, et comme crimes graves ’homicide volontaire et I'inceste. Cette
énumération prend position sur une classification qui n’est pas aussi claire-
ment établie chez les autres décrétistes et qui ne figure pas chez Gratien, en
tout cas dans la Distinction 50. En ce qui concerne le critére de la sincérité
de la pénitence, il suppose que le coupable ne la simule pas dans le but de

abrenuntiaverit, salvus esse non poterit, 10 ut infra C.1. q.1. Si quis neque sanctis (c. 115). [...]
Cum autem manifesta sunt crimina, pro quibus penitent, si simulate penitentiam egerint,
sive maxima sint crimina sive media, numquam poterunt ad honores antiquos assurgere:
quod ex primo capitulo huius dist. sollicitus lector facile deprehendet. Si autem serio per-
fecte penitentiam gesserint, de mediis utique criminibus, tunc ex pietate matris ecclesie sicut
prius poterunt ministrare, ut infra dist. ead. ,Domino sancto” (c. 28). Porro si maxima fue-
rint crimina, puta homicidium sponte commissum et cetera talia, non credimus etiam post
puram et perfectissimam penitentiam tales posse ad dignitatem pristinam repedare: quod
ex quarto capitulo huius distinctionis perpendi valet, cum dicitur ,,vel post quantamcunque
penitentiam”».

4 Ibid.: «Omnia ergo capitula, que lapsos reparari prohibent, vel de maximis criminibus

manifestis intelliguntur, vel de his, qui simulate penitentiam agunt; contraria vero de mediis
et eis personis, que omni sinceritate satisfaciunt».



LA DEPOSITION AU XII® SIECLE: UNE PEINE PERPETUELLE? 543

récupérer son office. Puisque la « qualité » de la pénitence entre en ligne de
compte, il va de soi que la pénitence et la déposition sont bien deux aspects
distincts mais complémentaires.

2. 2. L’articulation des critéres dans la Summa Lipsiensis

La Summa Lipsiensis propose une autre synthése, qui critique et complete
utilement celle de Rufin. On y retrouve tout d’abord un résumé fidele du
raisonnement et des conclusions de Rufin, souvent dans les mémes termes,
avant que l'auteur de la Summa Lipsiensis, ne s'en détache, car cette solu-
tion ne permet pas, selon lui de distinguer entre les coupables qui ont pé-
ché avant ou apreés 'ordination. Cette distinction, dit I'auteur, sera effectuée
dans la Cause 15 q.8 (et C’est aussi a cet endroit que Rufin la mentionne dans
sa Summa), méme si le canon 55 de la Distinction 50 mentionne les déposi-
tions des ordonnés et des ordonnants dans le cas de crimes commis avant
I'ordination, mais alors, dit 'auteur de la Summa lipsisensis, Rufin ne dis-
tingue plus entre les crimes énormes et les crimes moins graves.?” Or c’est
bien la que se trouve le probléme, car, ce que veut surtout montrer I'auteur
de la Summa Lipsiensis, c’est la nécessité de tenir compte de 'ensemble des
facteurs. C’est pourquoi il imagine une autre combinaison des critéres qui
permettrait de parvenir a quelques principes clairs d’application de la peine,
suivant un arbre de possibilités plus complet que celui de Rufin:*¢

?* R. WEIGAND, P. Lanpau, W. Kozur (éd.), Summa Lipsiensis I, cit., p. 204-205 ad D.50 pr.
«Hec distinctio ideo reprobatur, quia insufficiens est. Cum enim deberet distinguere de lapsis
sufficienter, hoc non facit, quia non distinguit, utrum ante vel post ordinationem peccaue-
rint. Hoc tamen facit infra xv. q.viii. Set ibi non distinguit uttrum crimina sint enormia uel
non. Ergo uidetur quod neutra sit sufficiens, nec illa quam ibi facit, nec ista quam facit hic».

?¢ Le tableau prétend synthétiser le texte suivant que nous reportons, en dépit de sa lon-
gueur, ibid., p. 205 ad D.50 pr. «Aut crimen est enorme aut non; enorme est ut simonia,
apostasia, homicidium, heresis. In hoc casu cum enorme est, aut est publicatum legitime,
quod fit uel quia est notorium, uel quia conuictus est uel confessus, ut xv. q.v Presbiter [c.2],
infra e. d. Si quis diaconus [c.29], et tunc deponitur irreparabiliter, ut d. e. Miror [c.4] et Si quis
voluntarie [c.44][...]. Sinon est publicatum legitime, aut est confessus extra ius aut non. Item
si confessus, aut publice aut privatim. Si publice extra ius et coram episcopo proprio, depo-
nitur, ut xv. q.ult. Qui admiserit [c.1]; benignus tamen est ut suspendatur. Si uero publice et
in iudicio coram non suo iudice, non tamen propter hoc punitur, ut in extrau. Licet preter §
At si[X 2.1.4]). Siuero privatim confiteatur, cum occultum si t peccatum, indicitur ei peniten-
tia si uelit, quia inuitus non punitur. Si uero non confiteatur, aut laborat eius fama uel non.
Si fama laboret, indicitur ei purgatio, in qua, si defecerit, deponitur ut xxx. d. c. ult. [c.17]
et in extrau. Licet preter § At si. Si non laboret eius fama, sibi relinquitur, ut xv. q. ult. Qui
admiserit. Hec ita vera sunt de criminibus enormibus. Si uero fuerit crimen non enorme et
legitime publicatum, in hoc casu de iure communi deponitur, ut d. xxiiii. c. ult. [c.7], infra
Ixxxi. in multis capitulis; acta tamen penitentia potest episcopus dispensare, ut infra e. Do-
mino [c.28], infra Ixxxii. Presbiter [c.5], in extrau. Licet § De aldulteriis [x 2.1.4 §2]. Si uero non
legitime publicatum, aut est publice confessus aut privatim, aut non est confessus. In primo

© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA



© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA

544 THIERRY SOL

Gravité Connaissance Aveu du crime | rigoriuris / dispense
du crime du crime

legitime (crime
notoire, coup-
able convaincu de
crime, ou confes-
sion au cours du

Déposition
pour toujours
(irreparabiliter).?”

proces)
) ) Déposition, méme
publice, extra ius, ; )
si une peine de
devant le propre A
oA suspense peut étre
évéque .
prononcée
publice in iudicio,
non tamen propter
coram non suo .
o hoc punitur
iudice
Enorme (simonie, Un crime occulte ne
apostasie, illegitime (confessé |privatim peut étre puni que
homicide, hérésie) |extra ius ou non) par une pénitence

Si sa renommeée
est en cause:
Déposition s’il ne
Le clerc n'avoue |surmonte pas la
pas sa faute purgatio

Si sa renommeée

n’est pas en cause:
Pas de sentence

Pas de sentence,
mais il est préfé-
Crime occulte rable que le clerc
abandonne son
office pour toujours

casu suspenditur ita ut, si fuerit sacerdos, ministret in officio diaconi et eodem modo, si fue-
rit diaconus, in officio subdiaconi ministrabit, ut xv. q. ult. c¢. penult. [q. 8 c.4]. In secondo
casu, cum privatim scilicet confitetur, ei penitentia injungitur si uelit; inuitus non punitur.
In tertio casu, cum scilicet non confitetur, si fama laboret, ei indicitur purgatio, in qua si de-
fecerit, quinquenio suspenditur, ut ii. q. v Si episcopus [c.26]. Si uero non laboret eius fama,
sibi relinquitur in anime periculo ministraturuss ante actam penitentiam, ut supra d. xxxiii.
c. ult. [c.7]. In occultis uero et mediocribus manens in ordine potest penitentiam suam agere
et post officio suo restitui. Similiter si fuerunt enormia et occulta, licet quibusdam aliter ui-
deatur. Satius tamen esset ut perpetuo ab officio abstineret».

37 Méme s’il existe des exemples de dispense dont la décrétale Tanta d’Alexandre III. Cf.



LA DEPOSITION AU XII® SIECLE: UNE PEINE PERPETUELLE? 545

Gravité Connaissance Aveu du crime | rigoriuris / dispense
du crime du crime
legitime Déposition
Confession
. Suspense

publique

Confession Imposition d'une

privée pénitence

Si sa renommée
est en cause: sus-
illegitime pense de 5 ans s’il
ne surmonte pas la
Pas de confession |purgatio

Crime moins grave

Si sa renommée
n’est pas en cause,
il reste dans son
Ordre

Le clerc peut rester
dans son Ordre,
Crime occulte accomplir sa péni-
tence et étre rétabli
dans son office

D’un point de vue particulier, on observera ici en premier lieu que la simo-
nie est un crime qui, méme s’il est mentionné parmi les crimes énormes,
échappe en fait a cette classification.?® Ensuite, dans le cas de crimes moins
graves, rendus publics «de fagon légitime»,?* le coupable est déposé (de
iure communi). La sanction peut ici paraitre excessive. L’auteur convoque
comme exemple «de nombreux canons» (in multis capitulis) dont Si quis pres-
byter (D.24 c.7) qui concerne le cas des clercs qui n’ont pas fait I'objet d’'un

ibid. Les exceptions a la déposition signalées par I'auteur dans le cas d’un crime énorme publi-
quement connu de facon légitime (comme dans le cas de saint Pierre), sont les suivantes: c.
Fidelior, Considerandum (D.50 c.54, 53), et dans le cas des hérétiques qui ont réintégré I’Eglise,
c. Convenientibus (C.1 q.7 c.4). Sur la dispense d’Alexandre III dans le cas d'un homicide (JL 13
012) et I'attribution de cette lettre 3 Léon IX et non a Alexandre I, cf. S. KUTTNER, The decretal
« Presbiterum » (JL 13912) - a letter of Leo IX, «Bulletin of Medieval Canon Law» 5 (1975), p. 133-135.

38 R. WEIGAND, P. LANDAU, W. KozuRr (éd.), Summa Lipsiensis 1, cit., p. 206 ad D.so pr.: «Si-
monie tamen crimen excipitur, quia quicumgque sibi conscius est quo aliquid dedit pro ordine
suscipiendo, nisi ordini ita suscepto renuntiet, salutari non poterit, ut i. q.1 Si quis nec [c.115]».

% Les notions de legitime / illegitime devraient étre éclaircies dans une étude ultérieure.

© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA



© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA

546 THIERRY SOL

examen préalable avant leur ordination ou dont les crimes antérieurs ont
été découverts apres I’ordination. *® Une telle intransigeance peut cependant
étre mitigée par la décision de I'évéque (acta tamen penitentia potest episcopus
dispensare), mais on ne sait s’il s’agit ici de dispenser de certaines pénitences
ou de la déposition elle-méme.

D’un point de vue plus général, la classification et la résolution des cas
proposées par I"auteur de la Summa Lipsiensis met I"accent sur les modalités
de révélation du délit et son caractere processuel ou extra processuel, alors
que Rufin, au méme endroit, mettait 'accent sur la sincérité de la pénitence.
Ceci-dit, le raisonnement fondé sur les modalités de révélation du délit
n’étaient pas inconnues de Rufin, mais elles se trouvaient chez lui, comme
le reconnait 'auteur de la Summa Lipsiensis, a un autre endroit du commen-
taire. Ce dernier rapproche donc des éléments qui lui semblent plus décisifs
au moment de prononcer la sentence de déposition. Rufin, en intégrant la
pénitence se place plutdt du coté de la deuxiéme décision, celle prise au
moment de remettre la déposition.

2. 3. La révélation et la confession du délit

En ce qui concerne les modalités de révélation et de confession du délit, le rai-
sonnement est en fait similaire chez Rufin et dans la Summa Lipsiensis, ** bien
que présenté a un endroit différent. Chez Rufin, on le trouve a I'occasion du
commentaire de la Question 8 de la Cause 15, ot I'on se demande si un prétre
convaincu d’avoir commis un crime avant son ordination (en I'occurrence
un péché contre le 6° commandement) ou l'ayant spontanément confessé,
peut étre maintenu dans sa fonction (utrum possit exequi officium suscepti ordi-
nis, résume Rufin). Rufin applique plusieurs critéres, dont le premier consiste
a savoir sile coupable a été convaincu du crime ou bien a confessé sa faute. Le
deuxiéme, applicable a chacune des deux hypothéses précédentes est: s’agit-
il d'un crime commis avant ou apres I'ordination? Le troisiéme: est-ce une
confession publique ou privée? Est-elle publique au cours du procés ou bien
avant le proces? A priori, dit Rufin, ex rigore, les crimes dont il est question
sont passibles de déposition, mais pour qu'une dispense soit possible, il faut
combiner ces criteres.** Rufin développe alors les différentes possibilités.

4 D.24 c.7: «Si quis presbiter aut diaconus sine aliqua examinatione ordinati sunt, aut
certe, cum discuterentur, criminosa peccata sua confessi sunt, aut post ordinationem ab aliis
detecti, abiciantur ex clero. § 1. Similiter uero et de uniuerso clericorum ordine seruetur;
nam hoc sibi, quod irreprehensibile est, sancta ecclesia catholica defendit».

41 p. Lanpau, W. Kozur, K. MIETHANER-VENT (éd.), Summa «Omnis qui iuste iudicat»
sive Lipsiensis. Tom. 111, Citta del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, 2014, p. 190-192 ad
C.15 q.8 pr.

42 RUFINUS, Summa, cit., p. 351 ad C.15 q.8 pr.: «Sciendum est igitur quod sacerdos vel
diaconus aliquando convincitur de crimine, aliquando confitetur. Item cum convincitur, ali-



LA DEPOSITION AU XII® SIECLE: UNE PEINE PERPETUELLE? 547

Les conclusions de Rufin sont les suivantes: si le clerc est convaincu d'un
crime commis avant ou apres son ordination, il est déposé,*’> de méme s’il
s’agit d'un crime commis avant son ordination et avoué au moment du pro-
ces, parce quiil ne I'a pas alors avoué spontanément, mais plutot sous la
contrainte.** En revanche, s’il a avoué, en dehors du procés, un crime com-
mis avant I'ordination, une certaine modération de la peine peut étre appli-
quée de telle sorte qu’il ne célébre pas la messe, mais garde le nom de prétre
et remplisse les fonctions d’un diacre. S’il s’agit de I'aveu, hors du proces,
d’un crime commis aprés son ordination, il sera suspendu ad tempus et sou-
mis a une pénitence canonique, jusqu’a ce qu’il récupere son grade.*> Tout
ceci est envisagé dans le cas des confessions publiques et spontanées, faites
en dehors du proces.

En outre, il faut aussi considérer le cas des confessions privées (sacrement
de la pénitence), aussi bien des crimes commis avant qu’apres 1’ordination.
Une pénitence « occulte », donnée dans le cadre de la confession, sera alors
appliquée, sans qu’'une suspense de I'office ne soit requise, a moins que les
clercs coupables puissent s’abstenir d’exercer leur office sans pour autant
créer de scandale ou occasionner de ce fait une divulgation de ces crimes
occultes durant le temps de la pénitence.*® On remarquera ici combien Ru-

quando convincitur quod ante ordinationem peccaverit, aliquando quod post ordinationem
lapsus fuerit. Similiter, cum confitetur, aliquando confitetur crimen, quod commisit ante or-
dinationem; aliquando illud, quod fecit post ordinationem. Item confessio alia publica, alia
occulta; item publica alia in iudicio, alia ante examinationem iudicii. Omnes sic peccantes
ex rigore canonum depositione digni sunt, dispensation tamen ecclesie petit fieri distinctio-
nemp.

4% Ibid.: «Siitaque sacerdos vel diaconus convincitur quod ante ordinationem peccaverit,
deponetur — ut supra dist. xxiv. c. ult. et dist. Ixxxi. c. Tantis [c.3] — quicunque ex his, nisi
forte infra sacros ordines prius positus illud crimen admiserat; tunc enim ex permissione
beati Gregorii in suo officio remanebit, ut supra dist. xxxiii. ¢. ult. Si autem convictus fuerit
quod post ordinationem peccaverit, similiter deponetur, ut infra ead. q. c. penult, et supra
dist. Ixxxi. c. Presbiter aut diaconus [c.12], Si quis episcopus aut presbiter [c.13], Si diaconus aut
presbiter [c.14]».

44 Ibid.: «Porro si crimen suum, quod ante suam ordinationem fecit, confiteatur et utique
in iudicio: quia non sponte, sed magis coacte videtur confessus esse, perinde deponetur, ac
si convictus esset, ut supra ead. dist. c. Si quis sine examinatione [c.4] et supra q. v. C. 1. ii».

45 Ibid., p. 351-352 ad C.15 q.8 pr.: «Si autem preter examinationem iudicii confessi fue-
rint quod ante ordinationem peccaverint, tunc quidem talis circa eos moderatio adhibenda
erit, ut, si fuerit sacerdos, non offerat, sed pro religione nomen presbiterii portet, i. e. alias
honorificentiam sacerdotalem habeat et diaconi fungatur officio. Similiter si diaconus fuerit,
nomen quidem diaconi habeat, sed subdiaconi dumtaxat officium exerceat, ut infra primo
et penult. c. Si autem confessi fuerint preter examinationem iudicii quod post ordinationem
peccaverint, ad tempus ab officio suspensi et canonice penitentie subacti ad pristinos tandem
gradus resurgent, ut infra ii. c. et supra dist. Ixxxii. c. ult».

46 Ibid., p. 352 ad C.15 q.8 pr.: «In occulta autem confessione, que fit secreto sacerdoti,
sive illorum criminum que ante ordinationem, sive que post ordinationem commissa sunt,

© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA



© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA

548 THIERRY SOL

fin est sensible a la préservation du secret de la confession et a la préserva-
tion du for interne. Ces crimes occultes ne peuvent en effet étre jugés et
sanctionnés que dans les limites trés précises et sacramentelles. La sentence
ne peut donc étre qu'une peine médicinale, qui exclut des sanctions dont
I'accomplissement pourrait révéler la nature du crime commis. Les crimes
« énormes » comme ’homicide et I’adultére sont exclus de ces régles, si les
clercs en ont été convaincus au cours dun proces ou les ont avoués d’une
autre facon, excepté une confession occulte.*”

Bien évidemment, Rufin tient compte de la gravité du crime, qui déter-
mine la grande ligne de partage. Toutefois I'énormité ne se résume pas a la
gravité de la matiére, mais dépend aussi trés souvent des circonstances. Ces
circonstances sont, aussi bien chez Rufin que dans la Summa Lipsiensis, étroi-
tement liées a la fagon dont le crime a été commis et dont il a été révélé, s’il
I'a été, ainsi que le moyen dont I'aveu a été obtenu. La confession du cou-
pable peut avoir lieu dans le cadre du procés lorsqu’il avoue publiquement
son crime, ou bien hors du proces, de fagon publique (devant I'évéque, mais
une telle option est ici peu claire) ou privée, dans le cadre du sacrement de
la confession.

Du point de vue de la justice, on voit bien ici que "aspect du scandale est
déterminant. Un délit grave, notoire ou connu de facon publique ne laisse
que peu de possibilités a une dispense de la peine de déposition, dans la me-
sure ou, pour préserver le bien de la communauté et son sens de la justice, il
est juste que le coupable soit visiblement et durablement privé de son office.
Il n’en va pas évidemment de méme pour un crime occulte, méme s’il est
« énorme ». Dans ce cas, la déposition du clerc manifesterait précisément
I'existence de ce qui est occulte et pourrait causer un scandale. Une péni-
tence doit alors étre infligée et le ministre peut étre éloigné de son office,
mais une telle mesure ne doit pas prendre 1'aspect extérieur d'une déposi-
tion. Il ne s’agit toutefois pas d’éviter le scandale a tout prix, mais le mode
de révélation du crime empéche parfois quune peine « publique » soit appli-
quée. La justice est alors rendue, mais sans en revétir I'aspect extérieur, qui
est au contraire exigible dés lors que le crime est dévoilé dans le for externe.

Sans doute trouve-t-on une solution de ce type dans le commentaire de
la Summa Lipsiensis au canon Miror (D.50 c.4), quand I'auteur précise que,

penitentia quidem occulta requiritur, sed officii suspensio exigitur minime, nisi forte sine
scandalo fratrum et divulgatione occultorum criminum abstinere possint ab officiis, donec
agunt penitentiamby.

47 Ibid.: «Ab his regulis excipiuntur enormia crimina, ut homicidium et adulterium: ex
quibus, si qui clerici vel convicti fuerint vel aliquo modo preter occultam confessionem ea
confiteantur, omnino deponentur, ut supra dist. 1. c. Presbiterum de quo [c.3] et dist. Ixxxi. c.
Si quis clericus [c.10]».



LA DEPOSITION AU XII® SIECLE: UNE PEINE PERPETUELLE? 549

lorsque le clerc avoue un crime a son évéque de facon non publique (occulte),
celui-ci peut lui enjoindre de renoncer a vie a exercer son office et, s’il re-
fuse, alors, pourrait-on traduire, il « mangera et boira sa propre condamna-
tion ».*® Dans ce dernier cas, comme en particulier dans celui de la simonie,
qui est par définition un crime occulte, en fin de compte, la peine de déposi-
tion n’est donc pas prononcée de fagon officielle, mais prend la forme d’une
injonction réalisée dans le cadre du sacrement de la confession.

En dernier lieu, le coupable est renvoyé devant son Juge ultime, pour
qui aucun crime ne serait étre occulte ni rester impuni. Le coupable est
donc invité a renoncer lui-méme plus qu’il n’y est condamné par un juge-
ment. Cette modalité est confirmée par le reste du commentaire, lorsque
I’auteur nie I'opinion suivant laquelle il ne serait pas possible a un clerc
de renoncer (de plein gré) a son office. Il est au contraire possible pour le
coupable de confesser a I'évéque son crime et de remettre dans ses mains
sa charge.*®

BIBLIOGRAPHIE ESSENTIELLE
Sources primaires

Pour le Décret de Gratien et la glose ordinaire, les éditions utilisées sont les sui-
vantes:

Corpus juris canonici emendatum et notis illustratum. Gregorii XIII. pont. max. iussu edi-
tum. Romae, In aedibus Populi Romani, 1582 [https://digital library.ucla.edu/
canonlaw/], consulté le 25-9-2023.

FRIEDBERG, E. A., RicHTER, E. L. (éd.), Corpus iuris canonici. 1: Decretum Magistri
Gratiani, Graz, Akademische Druck-und Verlagsanstalt, 1879/1959%.

Pour les autres sources primaires citées:

Lanpau, P., Kozur, W., MIETHANER-VENT, K. (éd.), Summa « Omnis qui iuste iudi-
cat » sive Lipsiensis. Tom. III, Citta del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana,
2014.

RUFINUS, SINGER, H. (éd.), Summa Decretorum, Aalen = Paderborn, Scientia Verlag
= Ferdinand Schoningh, 1902-1963>.

WEIGAND, R., LanDAU, P., Kozur, W. (éd.), Summa « Omnis qui iuste iudicat » sive
Lipsiensis. Tom. 1, Citta del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, 2007.

“¢ R. WEIGAND, P. Lanpau, W. Kozur (éd.), Summa Lipsiensis 1, cit., p. 207 ad D.50 c.4
s.v. salutis: «Potest tamen dici quod idem iuris est, si occulte crimen suum confitetur. Tunc
enim episcopus cui confitetur uel alius debet ei precipere ut perpetuo ab officio abstineat; si
noluerit, sibi relinquitur si ministret, sibi iudicium manducat et bibit».

4 Ibid. s.v. salutis: «Si dicas quod nemini licet renuntiare et curam animarum sibi com-
missarum deserere, nisi ad maiorem religionem transeat, ut vii. q. 1 Quam sit [C.7 q.1 c.8] et
xix. q. ii Due [C.19 q.2 c.2], quomodo ergo poterit iste ab officio cessare cum nullam causam
ualeat allegare? Dici potest quod hoc ipsum debet episcopo confiteri et in eius manibus
ecclesie renuntiare».

© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA



© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA

550 THIERRY SOL

Littérature secondaire

La présente analyse a également utilisé les sources suivantes, bien que parfois non
citées en note de bas de page (certaines concernent une période légérement anté-
rieure ou postérieure au x11° siécle):

ConpoRreLLI, O., Ordinare — iudicare: ricerche sulla potesta dei vescovi nella Chiesa anti-
ca e altomedievale, secoli 11-1x, Roma, Il cigno Galileo Galilei, 1997.

ConporeLLl, O., Un contributo bolognese alla dottrina del processo romano-canonico: Il
«tractatus de accusationis et inquisitionibus» di Bonincontro di Giovanni d’Andrea, in
F. Roumy, O. CoNDORELLI, Y. MAUSEN, M. SCHMOECKEL (éd.), Der Einfluss der
Kanonistik auf die europdische Rechtskultur. 4: Progessrecht. (Norm und Struktur), Vol.
4, K6In-Weimar-Wien, Bohlau, 2014, p. 65-90.

F1or1, A., “Quasi denunciante fama” : note sull’introdugione del processo tra rito accusato-
rio e inquisitorio, dans O. CONDORELLI, F. Roumy, M. ScHmMOECKEL (éd.), Der Ein-
fluss der Kanonistik auf die europdische Rechtskultur, Bd. 3: Strafrecht und Strafprogef§
(Norm und Struktur), Kéln, Weimar, Wien, Bohlau, 2012, p. 351-367.

Fiori, A., Praesumptio violenta o iuris et de iure? Qualche annotagione sul contributo
canonistico alla teoria delle presungioni, dans O. CoNDORELLI, F. Roumy, M. ScH-
MOECKEL (éd.), Der Einfluss der Kanonistik auf die europdische Rechtskultur 1, Koln,
Bohlau, 2009, p. 75-106.

F1ori, A., Il giuramento di innocenga nel processo canonico medievale: storia e disciplina
della «purgatio canonica», Frankfurt am Main, Klostermann, 2013.

F1or1, A., La valutagione processuale della personalita dell’accusato: dall’infamia alla “ca-
pacita a delinquere del colpevole”, dans Y. MausiN, O. CoNDORELLI, F. Roumy, M.
ScaMOECKEL (éd.), Der Einfluss der Kanonistik auf die europdische Rechtskultur, Bd.
4, Progefirecht, K6ln, Bohlau, 2014, p. 157-172.

FowLER-MAGERL, L., Ordo iudiciorum vel ordo iudiciarius: Begriff und Literaturgattung,
Frankfurt am Main, Klostermann, 1984.

KUTTNER, S., The decretal « Presbiterum » (JL 13912) - a letter of Leo IX, «Bulletin of Me-
dieval Canon Law» 5 (1975), p. 133-135.

Lanpau, P., Die Entstehung des kanonischen Infamiebegriffs von Gratian bis gur Glossa
ordinaria, K6ln-Graz, Bohlau, 1966.

LEMESLE, B., Corriger les exceés. L’extension des infractions, des délits et des crimes, et les
transformations de la procédure inquisitoire dans les lettres pontificales (milieu du x11e
siécle-fin du pontificat d’Innocent IIT), «<Revue historique» 660 (2011), 4, p. 747-779.

LoTTIN, O., Psychologie et morale aux x1re et xiiie siécles, v, Problémes d’histoire litté-
raire. L’école d’Anselme de Laon et de Guillaume de Champeaux, Gembloux, Duculot,
1959™.

MAUSEN, Y., Accusation et dénonciation: au sujet de Uéthique de Uaction pénale, dans F.
Roumy, O. CoNDORELLI, M. SCHMOECKEL (éd.), Der Einfluss der Kanonistik auf die
europdische Rechtskultur. 3: Straf- und Strafprogessrecht (Norm und Struktur), Vol. 3,
Ko6ln, Weimar, Wien, Bohlau, 2012, p. 411-426.

MAYENBURG, D. von, Die enormitas als Argument im mittelalterlichen Kirchenrecht,
dans O. ConpORELLL, F. Roumy, M. ScHMOECKEL (éd.), Der Einfluss der Kanonistik



LA DEPOSITION AU XII® SIECLE: UNE PEINE PERPETUELLE? 551

auf die europdische Rechtskultur Band 3. Straf-und Strafprogessrecht, K6ln, Weimar,
Wien, Bohlau, 2012, p. 259-292.

MiGLioRINO, F., Fama e infamia: problemi della societa medievale nel pensiero giuridico
nei secoli x11 e x111, Catania, Giannotta, 198s.

Rouwmy, F., Les origines pénales et canoniques de lidée moderne d’ordre judiciaire, dans
F. Roumy, O. CONDORELLI, Y. MAUSEN, M. SCHMOECKEL (éd.), Der Einfluss der
Kanonistik auf die europdische Rechtskultur. 3: Straf-und Strafprogessrecht (Norm und
Struktur), Vol. 3, Kéln, Weimar, Wien, Bohlau, 2012, p. 313-349.

SALTET, L., Les réordinations. Etude sur le sacrement de ’Ordre, Paris, V. Lecoffre, 1907.

SCHMOECKEL, M., Excessus notorius examinatione non indiget: Die Entstehung der Lehre
der Notorietdt, «Rivista Internazionale di Diritto Comune» 14 (2003), p. 155-188.

Sov, T., Droit subjectif ou droit objectif® La notion de ius en droit sacramentaire au X1Ie
siécle, Turnhout, Brepols, 2017.

THERY, ]., Atrocitas/enormitas. Esquisse pour une histoire de la catégorie de «crime
énorme» du Moyen Age d Iépoque moderne, «Clio@Themis. Revue électronique
d’histoire du droit», 4 (2011), http://publications-prairial.fr/ cliothemis/index.
php?rid=1400.

THERY, ]., Fama: Uopinion publique comme preuve judiciaire. Apercu sur la révolution me-
diévale de Uinquisitoire (x1re-x1ve siécles), dans B. LEMESLE (éd.), La preuve en justice
de UAntiquité d nos jours, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2003, p. 119-147.

THERY, ]., Judicial Inquiry as an Instrument of Centraligzed Government: The Papacy’s
Criminal Proceedings against Prelates in the Age of Theocracy (mid-12th to mid-14th cen-
tury), dans Proceedings of the 14th International Congress of Medieval Canon, Toronto
2012, Citta del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2016, p. 875-889.

THERY, J., «Excés» et «affaires d’enquéte». Les procédures criminelles de la papauté contre
les prélats, de la mi-x11e a la mi-x1ve siécle. premiére approche, dans P. Girr1 (éd.),
La pathologie du pouvoir: vices, crimes et délits des gouvernants (Antiquité, Moyen Age,
époque moderne), Leyde, Brill, 2016, p. 164-236.

© COPYRIGHT BY FABRIZIO SERRA EDITORE, PISA - ROMA



