
Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.

https://doi.org/10.19272/202308602008 · «  ius ecclesiae » · xxxv, 2, 2023 · pp. 531-552
http://iusecclesiae.libraweb.net

submitted: 3.9.2023 · reviewed: 22.9.2023 · accepted: 23.9.2023

LA DÉPOSITION AU XIIE SIÈCLE  : 
UNE PEINE PER PÉTUELLE  ?

deposit ion in the twelfth century  : 
a life sentence  ?

Thier ry Sol

Rèsumè · L’étude se concentre sur la 
nature de la peine de déposition et en 
particulier sur son caractère perpétuel 
et la possibilité d’en dispenser. Peut-on 
restaurer dans son office un clerc dépo-
sé ? Quelles en sont les conditions ? La 
Distinction 50 du Décret de Gratien ne 
permet pas en effet de dégager des prin-
cipes clairs. C’est pourquoi les décré-
tistes ont cherché à préciser la logique 
sous-jacente à l’application des peines 
de déposition. La sanction de déposi-
tion offre un exemple parfait de discus-
sion sur l’application du rigor iuris ou de 
la mansuétude au moment de décider 
des effets d’une sanction.

Abstract · This paper focuses on the 
perpetual nature of  the deposition and 
the possibility of  dispensing with it. 
Can a deposed cleric be restored to his 
office ? Under what conditions ? Distin-
ction 50 of  Gratian’s Decree does not 
allow clear principles to be identified. 
This is why the decretists sought to re-
construct the logic underlying the appli-
cation of  deposition, between rigor iuris 
and leniency. We will especially study 
the interpretations of  Rufin and the 
Summa Lipsiensis.

Mot cles · Déposition, Gratien, Rufin, 
Summa Lipsiensis.

Keywords · Deposition, Gratien, Ru-
fin, Summa Lipsiensis.

Sommaire : 1. Les données du problème dans le Décret de Gratien. – 1.1. L’appli-
cation du « rigor iuris ». – 1.2. Remise de la peine ? – 1.3. Critères d’appréciation du 
juge. – 2. L’articulation des critères chez les décrétistes. – 2.1. La solution de Rufin. 
– 2.2. L’articulation des critères dans la Summa Lipsiensis. – 2.3. La révélation et la 
confession du délit.

1. Les données du problème dans le DÉcret de Gratien

Dans le Décret de Gratien, les peines de suspense et de déposition sont 
bien distinguées. La suspense est une censure, ou peine médicinale, 

t.sol@pusc.it, Professore straordinario di Storia del Diritto canonico, Pontificia Università 
della Santa Croce, Roma, Italia.

Contributo sottoposto a doppia revisione anonima (Double-Blind Peer-Review).



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.
532	 thierry sol

temporaire, à la différence de la déposition, qui est par nature perpétuelle. 
La question de la dispense de la peine de déposition et donc de la réintégra-
tion du clerc dans l’office et le bénéfice qu’il avait perdus devient alors pro-
blématique, car la différence entre la suspense et la déposition semble s’effa-
cer ou ne plus avoir de sens. C’est précisément ce que suggère l’auteur de la 
Summa Lipsiensis lorsqu’il observe à propos du fait qu’un déposé puisse être 
rappelé dans son grade : ne pourrait-on pas dire qu’il a été suspendu de son 
office et de son bénéfice plutôt que déposé ? 1 Il convenait donc de résoudre 
le problème de la rémission d’une peine perpétuelle et de rendre compte de 
la différence entre une peine a priori perpétuelle mais qui peut être finale-
ment dispensée et une peine temporaire.

Avant d’entrer dans le vif du sujet, quelques remarques méthodologiques 
liminaires s’imposent. La présente étude se propose de traiter la probléma-
tique en privilégiant l’analyse directe des sources et vise essentiellement à 
en offrir une lecture directe et quelques interprétations. C’est pourquoi, afin 
d’alléger aussi le texte et les notes, seules quelques références à des études 
récentes sur le sujet ont été indiquées dans la bibliographie finale. Précisons 
également que le Décret de Gratien est cité dans sa forme divulguée, 2 car 
c’est avant tout le texte réellement utilisé par les décrétistes qui nous intéres-
sait. La problématique théologique sur la possibilité de perdre le sacrement 
de l’Ordre n’est pas non plus ici traitée : il faudrait lui consacrer un très long 
article   ! Elle constitue bien évidemment la toile de fond de tout le débat 
des décrétistes, mais elle n’est pas à l’époque définitivement résolue, ce qui 
laisse par ailleurs au débat canonique d’alors un horizon encore plus large-
ment ouvert. 3

1. 1. L’application du « rigor iuris »

La question du caractère perpétuel de déposition est principalement affron-
tée dans la Distinction 50 du Décret. Gratien y rassemble dans un premier 
temps les autorités favorables à l’application stricte de la peine, c’est-à-dire 

1  R. Weigand, P. Landau, W. Kozur (éd.), Summa « Omnis qui iuste iudicat » sive Lipsien-
sis. Tom. i, Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, 2007, p. 215-216 ad D.50 c.21 s.v. 
gradum dignitatis recipiat : « Ex ho uidetur quod depositus potest reuocari, ut d. xlvi Clericus 
maledicus [D.46 c.5]. Set dici potest quod isti suspense fuerunt ab officio et beneficio, non 
depositi ».

2  Nous reprenons donc l’édition de E. A. Friedberg, E. L. Richter (éd.), Corpus iuris 
canonici. 1 : Decretum Magistri Gratiani, Graz, Akademische Druck-und Verlagsanstalt, 1879-
19592.

3  Nous renvoyons ici à l’ouvrage encore aujourd’hui fondamental de L. Saltet, Les réor-
dinations. Étude sur le sacrement de l’Ordre, Paris 1907 et nous nous permettons aussi de faire 
référence à notre étude qui contient quelques actualisations sur le sujet : T. Sol, Droit subjec-
tif ou droit objectif ? La notion de ius en droit sacramentaire au xiie siècle, Turnhout, Brepols, 2017.



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.

la déposition au xiie siècle: une peine perpétuelle? 533

de façon perpétuelle suivant le rigor iuris. Il cite une première lettre de Gré-
goire le Grand dans laquelle la peine de déposition ne peut être dispensée, 
sauf à remettre en cause le vigor de la discipline canonique et à encourager 
ainsi les crimes, dans l’espoir que la sanction pourrait être un jour levée 
(D.50 c.1). 4 Dans les canons suivants, les papes Martin, Jean VIII et Nicolas se 
prononcent aussi contre toute possibilité de dispenser de la peine et donc de 
maintenir, réintégrer dans les Ordres ou encore promouvoir un prêtre cou-
pable d’homicide ou de simonie (D.50 c.2-6). Le canon De his (D.50 c.6) est 
particulièrement significatif d’une telle interprétation rigoriste, car le pape 
Nicolas y traite de surcroît d’un homicide commis par un clerc en état de lé-
gitime défense. 5 La glose ordinaire se fait écho de l’intense débat que suscita 
une telle sentence et présente les opinions des canonistes favorables à une 
mitigation de la peine ou à sa non application, lorsque l’homicide relevait 
d’une nécessité inévitable. La lettre du canon est cependant si dépourvue 
d’ambiguïté qu’Huguccio penche lui-aussi vers une application rigoureuse, 
au point d’affirmer qu’il vaut mieux se laisser tuer que de tuer. 6 En dehors 

4  D.50 c.1 : « Si lapsis ad suum ordinem reuertendi licentia conceditur uigor canonicae pro-
culdubio frangitur disciplinae, dum pro reuersionis spe prauae actionis desideria quis con-
cipere non formidat. Et post pauca : § 1. Illud pre omnibus studete, ut lapsos in sacro ordine 
nullius uobis supplicatio aliquo modo reuocare studeat, ne huiusmodi non statuta, sed tem-
poraliter dilata credatur esse uindicta » (Lettre de Grégoire à Constantin, éveque de Milan, lib. 
iv. epist. 17). La glose ordinaire établit que les lapsi dont il s’agit dans le canon sont ceux qui 
furent déposés et précise qu’elle est perpétuelle : cf. gl. ord. s.v. non statuta : « perpetuo. Qui 
enim deponitur perpetuo deponitur » ; gl. ord. in D.50 c.2 s.v. Adipisci : « Hoc ca. intellegitur 
de rigore ». Pour la glose ordinaire, nous reprenons le texte du Corpus juris canonici emenda-
tum et notis illustratum. Gregorii XIII. pont. max. iussu editum. Romae : In aedibus Populi Romani, 
1582 [https://digital.library.ucla.edu/canonlaw/], consulté le 25-9-2023.

5  D.50 c.6 : « De his clericis, pro quibus consuluistis, scilicet, qui se defendendo paganum 
occiderunt, si postea per penitenciam emendati ad pristinum possint gradum redire, aut 
ad altiorem ascendere, scito, nos nullam occasionem dare nec ullam tribuere licentiam eis 
quemlibet hominum quolibet modo occidendi. Verum si contigerit, ut clericus sacerdotalis 
ordinis saltim paganum occiderit, multum sibi consulit, si ab offitio sacerdotali recesserit ; 
satiusque illi est in hac uita Domino sub inferiori habitu inreprehensibiliter famulari, quam 
alta indebite appetendo in profundum dampnabiliter dimergi » (Lettre de Nicolas à Osbaldo 
Corepiscopo Quadrantino).

6  Gl. ord. ad D.50 c.6 s.v. De his : « Circa illos qui committunt homicidium, distingue sic : 
quia committunt homicidium ex necessitate, aut ex casu, aut ex voluntate. Si ex necessitate : 
aut illa necessitas est evitabilis, aut inevitabilis. Si est evitabilis, ad superiores ordines non 
potest ascendere, sed in iam suceptis toleratur […]. Si fuit inevitabilis necessitas, sine omni 
dispensatione potest ministrare in ordine iam habito, sed ad superiores habendos petet di-
spensationem […] Ioan. Sed certe quidquid dicat Ioan. de necessitate inevitabili, capitulum 
videtur expresse dicere quod talis necessitas in nullo obsit […]. H. tamen cum suo rigore, 
dixit quod in nullo casu potest homicida promoveri, quia potius debet quilibet permittere 
se occidi, quam alium occidere […]. item, secundum H. etiam si crimen homicidii sit occul-
tum, tamen post paenitentiam non potest exequi suum officium […]. Alii autem plerique 
dicunt, quod sive sit homicidium, sive aliud crimen, dummodo sit occultum, post paeni-



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.
534	 thierry sol

de la Distinction 50, on trouve une autre manifestation du rigor iuris dans 
la fameuse décrétale de Siricius à Imérius de Tarragone (D.82 c.4), dans la-
quelle le pape prévoit que les clercs qui invoqueraient encore les préceptes 
de la Loi de Moise pour justifier leur incontinence ne pourront jamais plus 
retourner au service de l’autel, ce qui signifie donc que leur déposition est 
bien perpétuelle. 7

Ce qui est ici intéressant, c’est que la discussion porte sur l’application du 
rigor iuris en la matière, mais non sur le fait que la déposition pourrait ôter 
au clerc le caractère de l’Ordre sacré dont il a été marqué lors de l’ordina-
tion. En d’autres termes, il est toujours possible, au moins en théorie, de 
le réintégrer dans son ministère. D’autre part, cette obstination de certains 
canons à ne pas remettre en cause la rigueur du droit (D.50 c.9-11) manifeste 
que la déposition est une peine dont le caractère perpétuel est quasiment 
constitutif : c’est en effet ce qui la distingue de la simple suspense. Elle n’au-
rait donc aussi de sens qu’appliquée avec rigueur, c’est-à-dire sans jamais 
remettre en cause son caractère perpétuel. On peut toutefois attribuer à l’ex-
pression une autre signification ou portée juridique. Ainsi, suivant la Sum-
ma Lipsiensis, le rigor iuris se manifeste cependant dans le fait d’étendre aux 
crimes moins graves ce qui vaut a priori seulement pour les crimes énormes 
et manifestes. 8

Notons malgré tout que le canon Pervenit de saint Grégoire le Grand (D.50 
c.9) contient la formule sacro ordine careat et en tire la conclusion : ut ad altaris 
ministerium ulterius non accedat, qui pourrait faire penser à des conséquences 
affectant le sacrement de l’Ordre, mais il semble ici que l’expression fasse 
davantage référence aux effets qu’au sacrement lui-même. 9 Une telle inter-
prétation est par ailleurs permise par un commentaire de la glose ordinaire 
au canon suivant, qui précise que le caractère sacerdotal reste toujours. Se-
lon Bernard de Parme toutefois, la dignité sacerdotale du prêtre disparaît 
(frapper un clerc déposé ne serait donc pas passible d’une sanction spéciale, 

tentiam bene exequitur officium suum sine omni dispensatione, licet non possit promoveri. 
Sed in simoniam post nullam paenitentiam potest exequi officium suum […]. Hodie autem 
obtinet opinio H. circa crimen occultum ». 

7  D.82 c.4 : « Hi uero, qui illiciti priuilegii excusatione nituntur, et sibi asserunt ueteri hoc 
lege concessum, nouerint se ab omni ecclesiastico honore, quo indigne usi sunt, apostolicae 
sedis auctoritate deiectos, nec umquam posse ueneranda attractare misteria, a quibus se ipsi, 
dum obscenis cupiditatibus inhiant, priuauerunt ».

8  R. Weigand, P. Landau, W. Kozur (éd.), Summa Lipsiensis i, cit., p. 209 ad D.50 c.9 : 
« Hoc capitulum debet intellegi de criminibus enormibus et manifestis, uel de mediocribus, 
et tunc ex rigore dictum intellegitur ».

9  D.50 c.9 : « Peruenit ad nos, quosdam de sacris ordinibus lapsos uel post penitenciam, uel 
ante penitenciam ad ministerii sui offitium reuocari ; quod omnino prohibemus, et in hac re 
sacratissimi quoque canones contradicunt. Qui igitur post acceptum sacrum ordinem lapsus 
in peccatum fuerit carnis, sacro ordine careat, et ad ministerium altaris non accedat ».



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.

la déposition au xiie siècle: une peine perpétuelle? 535

puisque le prêtre a perdu la dignité de son ordre) et il ne dispose plus du 
pouvoir de «   confectionner   » l’eucharistie. Mais que faut-il entendre sous 
le terme potestas ? S’agit-il du droit de célébrer la Messe ou de la capacité de 
le faire ? 10 Nous penchons vers la première solution, car la doctrine de l’ina-
missibilité du caractère sacramentel semble pacifiquement acceptée par les 
auteurs.

1. 2. Remise de la peine ?

Dans une deuxième partie de la distinction 50, Gratien montre au contraire 
que les clercs déposés peuvent être réintégrés dans leur ministère après 
avoir accompli une pénitence (D.50 d.p.c.12). 11 Il cite pour cela quelques 
exemples bibliques, qui montrent surtout que le repentir peut rendre la per-
sonne digne d’occuper de nouvelles charges. Les exemples de saint Pierre 
reniant le Christ ou de saint Paul participant passivement à la lapidation de 
saint Etienne, et du choix dont ils furent malgré tout l’objet de la part du 
Seigneur pour guider son Église, sont de ce point de vue éloquents, au détail 
près que ni l’un ni l’autre ne furent cependant «  déposés  ». 12 Le canon 13 est 
une palea qui énumère les prêtres, mais surtout les évêques déposés avant 
de réintégrer leurs fonctions ou d’être promus. Quant au canon 14, il s’agit 
d’une lettre de Calixte aux évêques de Gaule, qui développe le dictum post 
de Gratien et reprend les exemples de l’Ancien et du Nouveau Testament, 
en soulignant la dimension fondamentale du pardon et de la miséricorde 
comme manifestations de la puissance de Dieu. 13 Là encore, il n’est pas 

10  Gl. ord. ad D.50 c.10 s.v. Presbyter : « Ergo clericus degradatus non retinet ordinem […] 
et idem videtur per hoc quod dicitur infra inter laicos communionem. Sed tamen dico quod 
characterem semper retinet per id quod habes […]. Unde qui percutit ipsum, incidit in 
canonem, saltem in memoria pritinae dignitatis […] Ioa. Quod non credo, cum careat omni 
privilegio clericali, nec credo quod conficiat, quoniam omnem potestatem amisit. B. ».

11  D.50 d.p.c.12 : « Econtra exemplis et auctoritate probatur, post actam penitenciam pro-
prios gradus licite posse administrare, et ad maiores conscendere. […] Petrus negauit Chris-
tum, et tamen postea princeps apostolorum factus est ; Paulus Stephanum lapidauit, et ta-
men a Deo in apostolum electus est. Multi quoque ab heresi ad unitatem catholicae fidei 
reuertentes in suis ordinibus recepti sunt, alii uero ad episcopalem etiam gradum sunt pro-
moti, utpote Augustinus et alii quam plures ».

12  On retrouve l’exemple de saint Pierre dans bien d’autres canons ou dicta de Gratien, 
ainsi par exemple D.50 d.p.c.52 : « Sed exemplo B. Petri (qui postquam trinae negationis ma-
culas confessione diluit amoris, non solum in gradu sui apostolatus remansit, uerum etiam 
in pastorem totius ecclesiae a Christo institui meruit,) probantur lapsi post dignam peniten-
ciam non solum propria offitia retinere, sed etiam ad maiora posse conscendere. Quod au-
tem B. Petrus post negationem pastor ecclesiae a Domino sit institutus, probatur auctoritate 
B. Gregorii… ».

13  Nous ne reproduisons que la deuxième partie du canon, qui tire les enseignements 
(D.50 c.14 lettre de Calixte I aux évêques de Gaule) : « Errant itaque, qui putant, sacerdotes 
post lapsum, si condignam egerint penitenciam, Domino non posse ministrare, et suis hono-



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.
536	 thierry sol

question à proprement parler de déposition, puisque les exemples restent 
dans le registre de la morale, mais il est clair que la déposition ou dégrada-
tion n’ont un caractère perpétuel qu’en vertu d’une décision de l’autorité de 
l’Église et non en raison de la perte définitive du sacrement de l’Ordre.

Dans cette deuxième partie de la distinction 50, Gratien reprend, au canon 
16, une lettre de de Grégoire le Grand dont on a pourtant vu l’intransigeance. 
Il s’agit toujours de la réintégration des lapsi, ici entendus au sens large de 
clercs ayant commis une faute grave. Le canon est d’autant plus intéressant 
qu’il se présente comme une interprétation des cinq grands conciles précé-
dents, à commencer par Nicée, aux décisions desquelles Grégoire entend 
rester fidèle. La conclusion est la même : le refus du pardon risque de rendre 
vaines l’œuvre du Christ et la miséricorde de Dieu. Grégoire invite toute-
fois à proportionner les peines au rang du ministre concerné, 14 tout comme 
le fait plus loin le canon 21. 15 Suivant la glose ordinaire, les clercs majeurs 
peuvent être privés de l’office et du bénéfice et recevoir la communion 
comme les laïcs, alors que les clercs mineurs peuvent être punis plus sévère-
ment, ce qui laisse entendre une peine d’excommunication. 16 Pour les clercs 

ribus frui, si bonam uitam deinceps duxerint, et suum sacerdotium digne custodierint. Et 
ipsi, qui hoc putant, non solum errant, sed etiam traditas ecclesiae claues despicere uiden-
tur, de quibus dicitur : “Quecunque solueritis in terra, erunt soluta et in celo”. Alioquin hec 
sentencia aut Domini non est, aut uera est. § 4. Nos uero indubitanter tam Domini sacer-
dotes quam reliquos fideles post dignam satisfactionem posse redire ad honores credimus 
[…] ». Parlant ensuite du prophète David : « Videns enim Propheta scelera sua mundata per 
penitenciam, non dubitauit predicando et Domino libando curare aliena. § 5. Mutatur ergo 
homo a peccato et gratia Dei resurgit a lapsu et in pristino manet offitio iuxta predictas auc-
toritates. Videat, ne amplius iaceat, sed euangelica sentencia in eo maneat que ait : “Vade et 
amplius noli peccare”. Unde ait Apostolus : “Non ergo regnet peccatum in uestro mortali 
corpore, ut obediatis concupiscentiis eius”. § 6. Sentenciam, que misericordiam uetat, non 
solum tenere, fratres, sed etiam audire refugite, quia potior est misericordia omnibus holo-
caustomatibus et sacrificiis ».

14  D. 50 c.16 : « Si ouis perdita errans post inuentionem ad ouile humero deportatur, pre-
dictis nonaginta nouem non errantibus relictis in deserto cur post penitenciam ad ecclesiae 
ministerium lapsus non reuocetur ? Sicut in Apocalipsi dicitur de ministro ecclesiae : “Me-
mento unde cecideris, et age penitenciam, et prima opera fac”. Quid est enim grauius, aut 
carnale delictum admittere, sine quo pauci inueniuntur, aut Dei filium iureiurando negare ? 
In quo uerbo hunc ipsum B. Petrum apostolorum principem, ad cuius sacrum corpus indigni 
sedemus, lapsum esse cognouimus. Sed post negationem penitencia secuta est, et post pe-
nitenciam misericordia data, quia ab apostolatu eum non distulit, qui ante ipsum se negare 
predixit » (Lettre de Grégoire à Secondino, lib. vii. epist. 53)

15  D. 50 c.21 : « Contumaces clerici, prout dignitatis ordo permiserit, ab episcopis corrigan-
tur, et si qui prioris gradus elati superbia communionem fortasse contempserint, aut eccle-
siam frequentare uel offitium suum inplere neglexerint, peregrina eis communio tribuatur ; 
ita, ut cum eos penitencia correxerit, rescripti in matricula gradum suum dignitatemque 
recipiant » (c.2 du concile d’Agde de 506).

16  Gl. ord. ad D. 50 c.21 Casus : « puniri debent prout ordo permiserit, idest maiores suspen-



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.

la déposition au xiie siècle: une peine perpétuelle? 537

des Ordres majeurs, le canon 21 parle de suspense, mais non de déposition. 17 
Toutefois, celle-ci est bien mentionnée dans la glose ordinaire, en particulier 
dans un commentaire de Bernard de Parme qui affirme que dans le cas d’une 
déposition solennelle, seul le pape peut dispenser. 18

Ce dernier commentaire fait en outre référence à un canon du De poeniten-
tia (D.6 c.1), lui-même extrait du De poenitentia (c. 10) de saint Augustin, qui, 
après avoir décrit les qualités du confesseur (sa condition et sa formation) et 
les caractéristiques de la potestas iudiciaria, distingue la grâce (que l’on peut 
retrouver au moyen de la confession) de la potestas que l’on possédait aupa-
ravant et qui pourrait ne pas être récupérée. 19 Le texte évoque plus loin la 
potestas dignitatis, c’est-à-dire, s’il faut en croire l’acception du terme selon 
Rufin, le pouvoir de dire la messe ou encore potestas habilitatis. 20 C’est cette 
dernière potestas que la peine de déposition affecterait, suivant la décision 
de l’auctoritas, c’est-à-dire de l’Église elle-même : il est en effet une «  autorité 
qui concède et ordonne  » et il en est une autre, dit saint Augustin, qui «  ne 
concède pas et interdit  ».

1. 3. Critères d’appréciation du juge

Dans la troisième partie de la Distinction 50 (can. 25 à 69), Gratien semble ne 
pas vraiment parvenir à une synthèse harmonieuse des canons qu’il a pour-
tant cités. En définitive, c’est au juge qu’il revient de décider, en dernier lieu, 
de la perpétuité de la peine et de sa remise. Soulignons cependant qu’il s’agit 
en réalité de deux moments différents d’intervention de l’autorité. Le pre-

dantur officio et beneficio, et peregrina comunio tantum tribuatur ; minores autem acrius 
punientur, qui tamen si postea resipuerunt, et penitenciam egerint, in matrice Ecclesia re-
scribentur, et in statum pristinum revertentur ».

17  Le canon 22 parle de la déposition dans le cas des prêtres et des diacres et utilise le verbe 
dimittere.

18  Gl. ord. ad D.50 c.21 s.v. Dignitatem : « Solu. cum depositio solemniter solus Papa dispen-
sat, ut de poeni Dist. 6 cap. 1 in. fin. B. ».

19  D.6 c.1 De poen. : « Etsi enim penitencia ei possit acquirere gratiam, non tamen mox re-
stituit in primam potestatem. Etsi enim Petrus post lapsum restitutus fuerit, et sepe lapsis 
sacerdotibus reddita sit dignitatis potestas, non tamen est necesse, ut omnibus concedatur 
quasi ex auctoritate. Inuenitur auctoritas, que concedit et quasi inperat ; inuenitur alia, que 
minime concedit, sed uetat […] ».

20  Cf. Rufinus, H. Singer (éd.), Summa Decretorum, Scientia Verlag = Ferdinand Schö-
ningh, Aalen = Paderborn 1902-19632, p. 211 ad C.1 q.1 c.30. Rufin distingue entre la potestas 
aptitudinis ou sacramentalis, qui correspond à la capacité reçue par le sacrement de l’ordre de 
dire la messe (une «  capacité ontologique  »), la potestas dignitatis ou habilitatis, qui correspond 
à la faculté de célébrer la messe, qui dépend de la concession de l’autorité ecclésiastique 
(une «  faculté juridique  »), et la potestas regularitatis qui correspond au fait que le prêtre, en 
vertu de sa vie et de ses qualités morales peut plus ou moins bien dire la messe (une «  qualité 
morale  », pourrait-on dire).



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.
538	 thierry sol

mier est celui du procès qui peut déboucher sur une peine de déposition, par 
nature perpétuelle. Le deuxième est celui de l’appréciation de la sincérité de 
la pénitence du coupable et de l’absence de scandale persistant, qui pourrait 
autoriser sa réintégration. En théorie, il ne revient donc pas de décider au 
moment du procès de la durée de la peine de déposition, qui sera par nature 
toujours perpétuelle. Seule l’appréciation de la pénitence permettra de reve-
nir ultérieurement sur la déposition pour réintégrer le clerc dans son Ordre.

Il existe toutefois des critères que le juge ne peut enfreindre. C’est ce 
qu’explique la Summa Lipsiensis dans le commentaire au canon Si presbiter 
(D.50 c.22), qui revient plus en détail sur le pouvoir des évêques d’interpré-
ter la loi ou d’en dispenser. Les évêques ne peuvent en effet dispenser que 
dans les seuls cas prévus par les canons. 21 Il s’ensuit une distinction entre 
l’application du rigor iuris, de l’équité et de la dispense et une définition de 
chacun des termes : la dispense n’est pas en fait le droit mais un relâchement 
du droit ; l’équité est le droit et déroge au droit ; la rigueur est le droit, mais 
elle est soumise à l’équité. C’est pour cette raison que la dispense est parfois 
permise, parfois interdite, parfois due. Elle est permise dans le cas des crimes 
de moindre importance et lorsque la pénitence est manifeste (ce qui est le 
cas dans ce canon 22, ainsi que dans les canons Presbiteros et Hii qui, D.50 c.32 
et 69) ; elle est interdite dans les cas de simonie (C.1 q.1 c.110, Erga) et elle 
est due comme dans les canons Si quis diaconus (D.50 c.29) et Domino sancto 
(D.50 c.28). 22

Outre ces motifs, clairement signalés dans la Summa Lipsiensis et qui se 
concentrent sur la matière du crime commis, Gratien offre toutefois dans le 
Décret d’autres pistes, basées sur une appréciation plus subjective des motifs 
qui ont poussé le coupable à la pénitence : si l’accomplissement de la péni-
tence est mu par l’ambition de récupérer son statut antérieur, alors il s’agit 
d’une simulation et le pardon ne peut être accordé. 23 C’est en tout cas la 

21  R. Weigand, P. Landau, W. Kozur (éd.), Summa Lipsiensis i, cit., p. 216 ad D.50 c.22 
s.v. multotiens : « Canones vero qui suspensionem inducunt uel depositionem, in hiis solis 
casibus possunt episcopi dispensare, in quibus specialiter canones indulgent, ut infra e. d. 
Presbiteros [D.50 c.32], infra lxxxii Presbiter [D.82 c.5], infra in xvi q. ult Considerandum [C.16 q.7 
c.35], infra xii q. ii Si qua de rebus [C.12 q.2 c.42] ».

22  Ibid., p. 217 ad D.50 c.22 s.v. multotiens : « Secus in dispensatione obseruatur, qui non 
trahitur ad consequentiam si inueniatur ; et hoc ideo, quia dispensatio non est ius, set iuris 
relaxatio. Equitas ius est et derogat iuri, rigor ius est, tamen subicitur equitati. Dispensatio 
tamen quandoque permittitur, quandoque interdicitur, quandoque debetur. Permittitur ut 
in mediocri crimine et manifesto acta penitentia, ut in hoc c. et infra e. Prebiteros [D.50 c.32]
et Hii qui [D.50 c.69]. Interdicitur in simonia, ut i q.1 Erga [C.1 q.1 c.110]. Debetur, ut infra e. 
Si quis diaconus [D.50 c.29] et Domino sancto [D.50 c.28] ».

23  D.50 d.p.c.24 : « Sunt quidam, quos non odium criminis, sed timor uilitatis, amissio pro-
prii gradus et ambitio celsioris ad penitenciam cogit. Hos sacri canones irrecuperabiliter dei-
ciunt, quia qui simulatione penitenciae uel affectione honoris adeo non consequitur ueniam, 



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.

la déposition au xiie siècle: une peine perpétuelle? 539

solution proposée à partir d’un texte de saint Augustin qui justifie, dans les 
cas de fausse pénitence, l’application du rigor iuris (D.50 c.25). L’impossibilité 
de récupérer sa charge semble alors offrir la garantie d’un accomplissement 
vrai de la pénitence de la part du coupable, qui, ne pouvant plus espérer re-
couvrer des honneurs, doit et peut seulement demander le pardon de Dieu.

Le rigor iuris ne laisse donc au clerc que l’humilité comme seul motif et ho-
rizon de sa pénitence. C’est précisément parce que David ou Pierre ont ac-
compli de vraies pénitences, sans l’espoir de retrouver les honneurs perdus, 
qu’ils ont pu retrouver ou être confirmés dans leur mission. 24 Le caractère 
perpétuel de la déposition serait donc paradoxalement la condition d’une 
possibilité de sa rémission et le rigor iuris une condition de la miséricorde, 
car il purifierait l’accomplissement de la pénitence. En dépit de son caractère 
surprenant, le raisonnement montre ici que les sanctions sont bien conçues 
dans une optique d’abord spirituelle qui vise le bien des âmes, sans s’arrêter 
aux apparences des remises de peines qui engendreraient de faux espoirs ou 
de fausses pénitences.

Les canons suivants (de Grégoire, Jérôme et Isidore) reprennent la même 
idée, même s’il est toujours difficile de distinguer en quoi la déposition est 
différente de la suspense. C’est ce que manifeste en tout cas la glose ordi-
naire à D.50 c.28 qui explique l’une par l’autre (s.v. depositionem : id est sus-
pensionem). Cette glose fait référence au canon Clericus, qui correspond ici 
aux canons 3 ou 5 de la Distinction 56. Ces deux canons utilisent en effet 
l’expression degradetur, 25 sans que le verbe utilisé ne fasse pourtant l’objet 
d’un commentaire.

Cette interchangeabilité des expressions suspensio, depositio ou degradatio 
permet de comprendre qu’il existe de grandes similitudes quant à la peine 
encourue, qui, dans tous les cas se traduit par une privation de l’office et du 
bénéfice. La différence entre la suspense et la déposition ne peut alors que 
se trouver dans le caractère temporaire ou perpétuel de la peine infligée. En 
toute logique, il est possible d’affirmer que la suspense reste par définition 
une sanction temporaire, alors que la déposition ou la dégradation seraient 

nec ab ecclesia meretur reparationem ». La même idée est reprise dans la conclusion de ce 
développement en D.50 d.p.c.28.

24  D.50 c.25 : « Ut constitueretur in ecclesia, ne quisquam post alicuius criminis peniten-
ciam clericatum accipiat, uel ad clericatum redeat, uel in clericatu maneat, non desperatione 
indulgentiae, sed rigore factum est disciplinae. Sed ne forte etiam de ceteris criminibus spe 
honoris ecclesiastici animus intumescens superbe ageret penitenciam, seuerissime placuit, 
ut post actam de crimine dampnabili penitenciam nemo sit clericus, ut desperatione tempo-
ralis altitudinis medicina maior et uerior esset humilitatis ».

25  D.46 c.3 : « Clericus, qui adulationibus et prodicionibus uacare deprehenditur, degra-
detur ab offitio » ; D.46 c.5 : « Clericus maledicus (maxime in sacerdotibus) cogatur ad pos-
tulandam ueniam. Si noluerit, degradetur, nec umquam ad offitium absque satisfactione 
reuocetur ».



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.
540	 thierry sol

en principe perpétuelles, même s’il est possible d’en dispenser par la suite, 
au regard de la sincérité de la pénitence effectuée. Ainsi, dans le cas d’un 
clerc homicide sous le coup de la colère, la déposition, dit Gratien, sera per-
pétuelle : perpetuo tamen deposito erit (D.50 d.p.c.38).

Le caractère manifeste ou occulte du crime influe aussi sur la sanction, 
comme le remarque Gratien dans un dictum post, de telle sorte qu’un crime 
manifeste entraîne la déposition, alors qu’un crime occulte n’empêche pas 
le clerc de rester dans ses fonctions. 26 Le scandale est donc un élément qui 
détermine l’application d’une peine de déposition. 27 Plus précisément, le 
caractère manifeste du crime détermine une situation, dans laquelle le cou-
pable doit être puni, déposé et empêché de retrouver son ministère sans 
dispense préalable, la peine de déposition étant a priori perpétuelle. 28 Dans 
le cas d’un crime occulte, tout le processus (aveu de la faute, jugement et 
pénitence) se déroule dans le for interne et il n’est donc pas même ques-
tion de peine de suspense, puisque les pénitences mentionnées consistent 
en jeûnes, aumônes, veillées nocturnes et prières, sans que l’exercice des 
fonctions ministérielles, et en particulier la célébration de la messe, soit ici 
mentionnée. 29 Comme l’observe Huggucio, la sanction d’un crime occulte 
ne peut faire l’objet d’aucune dispense, précisément parce que le crime oc-
culte ne peut être l’objet d’aucune accusation (dans le for externe) et donc 
d’aucune sanction. 30 Si le crime est très grave (enorme), qu’il soit occulte ou 

26  D.50 d.p.c.32 : « § 3. Possunt et aliter distingui premissae auctoritates. Quorum crimina 
manifesta sunt ante uel post ordinationem, a sacris ordinibus deiciendi sunt ; quorum autem 
peccata occulta sunt et secreta satisfactione secundum sacerdotis edictum purgata, in pro-
priis ordinibus remanere possunt ».

27  Le canon D.50 c.34 l’affirme explicitement : « De his uero uisum nobis est scribendum 
esse, qui sacros ordines habent et ante uel post ordinationem contaminatos in capitalibus 
criminibus se esse profitentur. In quibus, ut mihi uidetur, hec distancia esse debet, ut hi, qui 
deprehensi uel capti fuerint publice in periurio, furto atque fornicatione et ceteris huiusmo-
di criminibus, secundum sacrorum canonum instituta a proprio gradu decidant, quia scan-
dalum est populo Dei tales personas superpositas habere, quas ultra modum uitiosas esse 
constat ».

28  D.50 c.33 : « Sacerdotes, si in fornicationis laqueum ceciderint, et criminis manifestus 
siue ostensus fuerit actus, sacerdocii non possunt habere honorem secundum canonicae in-
stitucionis auctoritatem ». La gl. ord. précise, s.v. non possunt : « sine dispensatione. Sed si est 
occultum, possunt sine dispensatione post paenitentiam ».

29  Cf. D.50 c.34 : « Qui autem de predictis peccatis absconse a se admissis per occultam 
confessionem coram angelis Dei, presente etiam sacerdote, qui eis indicturus est peniten-
ciam, confitentur, et semetipsos grauiter deliquisse queruntur, si se per ieiunia et elemosinas 
uigiliasque et sacras orationes purgare certauerint, his etiam gradu seruato spes ueniae de 
misericordia Dei promittenda est ». Comme on le voit ici le caractère manifeste ou occulte 
du crime recoupe les notions de for externe et for interne. 

30  Gl. ord. ad D.50 c.34 s.v. servato : « H. vero dicit quod in occulto peccato non potest 
dispensari, quia de illo non potest quis accusari vel puniri, qiua occulta peccata no habent 
vindictam ».



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.

la déposition au xiie siècle: une peine perpétuelle? 541

manifeste, le clerc ne pourra cependant être promu sans dispense, affirme 
par ailleurs la glose ordinaire. 31

2. L’articulation des critères chez les décrétistes

Comment synthétiser l’ensemble des arguments développés dans la Distinc-
tion 50, relatifs à la possibilité de remettre une peine de déposition et de réin-
tégrer les clercs repentis dans leur office antérieur ? Plusieurs décrétistes se 
sont risqués à cet exercice difficile qui tente de rendre raison des différences 
et de mettre à jour les articulations essentielles du raisonnement.

2. 1. La solution de Rufin

Rufin identifie différents critères, signalés précédemment soit dans les ca-
nons eux-mêmes, soit dans les dicta de Gratien. Il mentionne tout d’abord 
les deux principes de distinction établis par Gratien et que nous avons resti-
tués plus haut : la sincérité de la pénitence et le caractère manifeste du crime. 
C’est à partir de ce second critère que Rufin bâtit sa synthèse explicative. Il 
faut donc selon lui considérer en premier lieu la nature occulte ou manifeste 
du crime, c’est-à-dire commis de façon manifeste ou publiquement révélé 
après avoir été commis. Le deuxième critère est celui de la gravité des délits 
(mediocra ou maxima) ; le troisième est celui de la sincérité de la pénitence 
(aut stimulate penitent / aut serio satisfacere student). 32 Une fois établis ces trois 
facteurs, Rufin peut les combiner et classer les différents cas, suivant un 
arbre de possibilités que l’on pourrait ainsi représenter : 33

31  Gl. ord. ad D.50 c.34 s.v. servato : « peccatum, sive fit occultum sive manifestum, dum 
tamen fit enorme, semper impedit ne possit sine dispensasione promoveri. Licet posset exse-
qui susceptum ordinem cum est occultum peccatum ».

32  Rufinus, Summa, cit., p. 115 ad D.50 pr. « Notandum vero est quod, cum clerici delin-
quunt, aut occulta sunt crimina aut manifesta. Manifesta autem dicimus sive que manifeste 
aguntur, sive que, postquam facta fuerint, publicantur. Item criminum occultorum alia sunt 
mediocria, alia maxima ; simili modo et manifesta. Cum autem manifesta sunt clericorum 
crimina, pro quibus penitent, aut simulate penitent – cuius rei signum erit, si in penitendi 
labore segnes aut arrogantes extiterint – aut serio satisfacere student : cuius rei signum erit, 
si in omnibus humiles apparuerint et sibi iniunctam penitentiam toto conamine implere 
sategerint ».

33  Ce tableau prétend synthétiser le texte suivant : ibid. « Cum itaque clericorum occulta 
sint crimina, pro quibus penitent, si media fuerint crimina – sicut fornicatio, periurium, fur-
tum et huiusmodi –, peracta penitentia omnino irreprehensibiliter priori poterunt officio uti, 
ut infra ead. dist. „De his vero” (34). Si autem maxima et orrenda crimina fuerint, sicut homi-
cidium sponte commissum, incestus et his similia, si occulta fuerint, postquam de his egerint 
penitentiam, apud ecclesiam utique et forte apud Deum impune pristina officia exercebunt ; 
satius tamen et securius sibi consulent, si se ipsos prioribus ministeriis perpetuo abnegave-
rint. Simonie crimen excipitur ab ista remissione ; quicunque etenim sibi est conscius quod 
pecuniam vel aliud pro accipiendo ordine ex pacto dederit, nisi per penitentiam illi ordini 



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.
542	 thierry sol

Notoriété
du crime

Gravité du crime Pénitence rigor iuris / dispense

Occulte

peu grave (fornica-
tion, parjure, vol)

Après la pénitence, ils peuvent 
réintégrer leur office

très grave (homi-
cide volontaire, 
inceste)

Après la pénitence, ils peuvent re-
prendre leur office, mais il serait 
mieux de renoncer pour toujours 
à leur ministère. La simonie est ex-
clue de toute dispense.

Manifeste

peu grave
vraie

Ex pietate matris ecclesie, ils pour-
ront exercer leur ministère comme 
auparavant

simulée Jamais ils ne pourront revenir à 
leurs honneurs anciens

très grave
vraie Ils ne peuvent revenir à leur digni-

té antérieure

simulée Jamais ils ne pourront revenir à 
leurs honneurs anciens

Rufin propose lui-même une synthèse de son raisonnement en disant que 
tous les canons qui empêchent les lapsi de réintégrer leur office s’entendent 
des crimes très graves et manifestes ou de ceux qui accomplissent la péni-
tence de façon simulée. 34 On notera au passage que Rufin signale comme 
crimes moins graves la fornication, le parjure, le vol et d’autres crimes de 
ce genre, et comme crimes graves l’homicide volontaire et l’inceste. Cette 
énumération prend position sur une classification qui n’est pas aussi claire-
ment établie chez les autres décrétistes et qui ne figure pas chez Gratien, en 
tout cas dans la Distinction 50. En ce qui concerne le critère de la sincérité 
de la pénitence, il suppose que le coupable ne la simule pas dans le but de 

abrenuntiaverit, salvus esse non poterit, 10 ut infra C.i. q.i. Si quis neque sanctis (c. 115). […] 
Cum autem manifesta sunt crimina, pro quibus penitent, si simulate penitentiam egerint, 
sive maxima sint crimina sive media, numquam poterunt ad honores antiquos assurgere : 
quod ex primo capitulo huius dist. sollicitus lector facile deprehendet. Si autem serio per-
fecte penitentiam gesserint, de mediis utique criminibus, tunc ex pietate matris ecclesie sicut 
prius poterunt ministrare, ut infra dist. ead. „Domino sancto” (c. 28). Porro si maxima fue-
rint crimina, puta homicidium sponte commissum et cetera talia, non credimus etiam post 
puram et perfectissimam penitentiam tales posse ad dignitatem pristinam repedare : quod 
ex quarto capitulo huius distinctionis perpendi valet, cum dicitur „vel post quantamcunque 
penitentiam” ».

34  Ibid. : « Omnia ergo capitula, que lapsos reparari prohibent, vel de maximis criminibus 
manifestis intelliguntur, vel de his, qui simulate penitentiam agunt ; contraria vero de mediis 
et eis personis, que omni sinceritate satisfaciunt ».



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.

la déposition au xiie siècle: une peine perpétuelle? 543

récupérer son office. Puisque la «  qualité  » de la pénitence entre en ligne de 
compte, il va de soi que la pénitence et la déposition sont bien deux aspects 
distincts mais complémentaires.

2. 2. L’articulation des critères dans la Summa Lipsiensis

La Summa Lipsiensis propose une autre synthèse, qui critique et complète 
utilement celle de Rufin. On y retrouve tout d’abord un résumé fidèle du 
raisonnement et des conclusions de Rufin, souvent dans les mêmes termes, 
avant que l’auteur de la Summa Lipsiensis, ne s’en détache, car cette solu-
tion ne permet pas, selon lui de distinguer entre les coupables qui ont pé-
ché avant ou après l’ordination. Cette distinction, dit l’auteur, sera effectuée 
dans la Cause 15 q.8 (et c’est aussi à cet endroit que Rufin la mentionne dans 
sa Summa), même si le canon 55 de la Distinction 50 mentionne les déposi-
tions des ordonnés et des ordonnants dans le cas de crimes commis avant 
l’ordination, mais alors, dit l’auteur de la Summa lipsisensis, Rufin ne dis-
tingue plus entre les crimes énormes et les crimes moins graves. 35 Or c’est 
bien là que se trouve le problème, car, ce que veut surtout montrer l’auteur 
de la Summa Lipsiensis, c’est la nécessité de tenir compte de l’ensemble des 
facteurs. C’est pourquoi il imagine une autre combinaison des critères qui 
permettrait de parvenir à quelques principes clairs d’application de la peine, 
suivant un arbre de possibilités plus complet que celui de Rufin : 36

35  R. Weigand, P. Landau, W. Kozur (éd.), Summa Lipsiensis i, cit., p. 204-205 ad D.50 pr. 
« Hec distinctio ideo reprobatur, quia insufficiens est. Cum enim deberet distinguere de lapsis 
sufficienter, hoc non facit, quia non distinguit, utrum ante vel post ordinationem peccaue-
rint. Hoc tamen facit infra xv. q.viii. Set ibi non distinguit uttrum crimina sint enormia uel 
non. Ergo uidetur quod neutra sit sufficiens, nec illa quam ibi facit, nec ista quam facit hic ».

36  Le tableau prétend synthétiser le texte suivant que nous reportons, en dépit de sa lon-
gueur, ibid., p. 205 ad D.50 pr. « Aut crimen est enorme aut non ; enorme est ut simonia, 
apostasia, homicidium, heresis. In hoc casu cum enorme est, aut est publicatum legitime, 
quod fit uel quia est notorium, uel quia conuictus est uel confessus, ut xv. q.v Presbiter [c.2], 
infra e. d. Si quis diaconus [c.29], et tunc deponitur irreparabiliter, ut d. e. Miror [c.4] et Si quis 
voluntarie [c.44] […]. Si non est publicatum legitime, aut est confessus extra ius aut non. Item 
si confessus, aut publice aut privatim. Si publice extra ius et coram episcopo proprio, depo-
nitur, ut xv. q.ult. Qui admiserit [c.1] ; benignus tamen est ut suspendatur. Si uero publice et 
in iudicio coram non suo iudice, non tamen propter hoc punitur, ut in extrau. Licet preter § 
At si [X 2.1.4]. Si uero privatim confiteatur, cum occultum si t peccatum, indicitur ei peniten-
tia si uelit, quia inuitus non punitur. Si uero non confiteatur, aut laborat eius fama uel non. 
Si fama laboret, indicitur ei purgatio, in qua, si defecerit, deponitur ut xxx. d. c. ult. [c.17] 
et in extrau. Licet preter § At si. Si non laboret eius fama, sibi relinquitur, ut xv. q. ult. Qui 
admiserit. Hec ita vera sunt de criminibus enormibus. Si uero fuerit crimen non enorme et 
legitime publicatum, in hoc casu de iure communi deponitur, ut d. xxiiii. c. ult. [c.7], infra 
lxxxi. in multis capitulis ; acta tamen penitentia potest episcopus dispensare, ut infra e. Do-
mino [c.28], infra lxxxii. Presbiter [c.5], in extrau. Licet § De aldulteriis [x 2.1.4 §2]. Si uero non 
legitime publicatum, aut est publice confessus aut privatim, aut non est confessus. In primo 



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.
544	 thierry sol

Gravité
du crime

Connaissance
du crime

Aveu du crime rigor iuris / dispense

Énorme (simonie, 
apostasie,
homicide, hérésie)

legitime (crime 
notoire, coup-
able convaincu de 
crime, ou confes-
sion au cours du 
procès)

Déposition 
pour toujours 
(irreparabiliter). 37

illegitime (confessé 
extra ius ou non) 

publice, extra ius, 
devant le propre 
évêque

Déposition, même 
si une peine de 
suspense peut être 
prononcée

publice in iudicio, 
coram non suo 
iudice

non tamen propter 
hoc punitur

privatim
Un crime occulte ne 
peut être puni que 
par une pénitence

Le clerc n’avoue 
pas sa faute

Si sa renommée 
est en cause : 
Déposition s’il ne 
surmonte pas la 
purgatio

Si sa renommée 
n’est pas en cause : 
Pas de sentence

Crime occulte

Pas de sentence, 
mais il est préfé-
rable que le clerc 
abandonne son 
office pour toujours

casu suspenditur ita ut, si fuerit sacerdos, ministret in officio diaconi et eodem modo, si fue-
rit diaconus, in officio subdiaconi ministrabit, ut xv. q. ult. c. penult. [q. 8 c.4]. In secondo 
casu, cum privatim scilicet confitetur, ei penitentia iniungitur si uelit ; inuitus non punitur. 
In tertio casu, cum scilicet non confitetur, si fama laboret, ei indicitur purgatio, in qua si de-
fecerit, quinquenio suspenditur, ut ii. q. v Si episcopus [c.26]. Si uero non laboret eius fama, 
sibi relinquitur in anime periculo ministraturuss ante actam penitentiam, ut supra d. xxxiii. 
c. ult. [c.7]. In occultis uero et mediocribus manens in ordine potest penitentiam suam agere 
et post officio suo restitui. Similiter si fuerunt enormia et occulta, licet quibusdam aliter ui-
deatur. Satius tamen esset ut perpetuo ab officio abstineret ».

37  Même s’il existe des exemples de dispense dont la décrétale Tanta d’Alexandre III. Cf. 



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.

la déposition au xiie siècle: une peine perpétuelle? 545

Gravité
du crime

Connaissance
du crime

Aveu du crime rigor iuris / dispense

Crime moins grave

legitime Déposition 

illegitime

Confession 
publique Suspense

Confession
privée

Imposition d’une 
pénitence

Pas de confession

Si sa renommée 
est en cause : sus-
pense de 5 ans s’il 
ne surmonte pas la 
purgatio

Si sa renommée 
n’est pas en cause, 
il reste dans son 
Ordre

Crime occulte

Le clerc peut rester 
dans son Ordre, 
accomplir sa péni-
tence et être rétabli 
dans son office

D’un point de vue particulier, on observera ici en premier lieu que la simo-
nie est un crime qui, même s’il est mentionné parmi les crimes énormes, 
échappe en fait à cette classification. 38 Ensuite, dans le cas de crimes moins 
graves, rendus publics « de façon légitime », 39 le coupable est déposé (de 
iure communi). La sanction peut ici paraître excessive. L’auteur convoque 
comme exemple « de nombreux canons » (in multis capitulis) dont Si quis pres-
byter (D.24 c.7) qui concerne le cas des clercs qui n’ont pas fait l’objet d’un 

ibid. Les exceptions à la déposition signalées par l’auteur dans le cas d’un crime énorme publi-
quement connu de façon légitime (comme dans le cas de saint Pierre), sont les suivantes : c. 
Fidelior, Considerandum (D.50 c.54, 53), et dans le cas des hérétiques qui ont réintégré l’Église, 
c. Convenientibus (C.1 q.7 c.4). Sur la dispense d’Alexandre III dans le cas d’un homicide (JL 13 
912) et l’attribution de cette lettre à Léon IX et non à Alexandre III, cf. S. Kuttner, The decretal 
«  Presbiterum  » (JL 13912) - a letter of Leo IX, « Bulletin of Medieval Canon Law » 5 (1975), p. 133‑135.

38  R. Weigand, P. Landau, W. Kozur (éd.), Summa Lipsiensis i, cit., p. 206 ad D.50 pr. : « Si-
monie tamen crimen excipitur, quia quicumque sibi conscius est quo aliquid dedit pro ordine 
suscipiendo, nisi ordini ita suscepto renuntiet, salutari non poterit, ut i. q.1 Si quis nec [c.115] ».

39  Les notions de legitime / illegitime devraient être éclaircies dans une étude ultérieure.



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.
546	 thierry sol

examen préalable avant leur ordination ou dont les crimes antérieurs ont 
été découverts après l’ordination. 40 Une telle intransigeance peut cependant 
être mitigée par la décision de l’évêque (acta tamen penitentia potest episcopus 
dispensare), mais on ne sait s’il s’agit ici de dispenser de certaines pénitences 
ou de la déposition elle-même.

D’un point de vue plus général, la classification et la résolution des cas 
proposées par l’auteur de la Summa Lipsiensis met l’accent sur les modalités 
de révélation du délit et son caractère processuel ou extra processuel, alors 
que Rufin, au même endroit, mettait l’accent sur la sincérité de la pénitence. 
Ceci-dit, le raisonnement fondé sur les modalités de révélation du délit 
n’étaient pas inconnues de Rufin, mais elles se trouvaient chez lui, comme 
le reconnaît l’auteur de la Summa Lipsiensis, à un autre endroit du commen-
taire. Ce dernier rapproche donc des éléments qui lui semblent plus décisifs 
au moment de prononcer la sentence de déposition. Rufin, en intégrant la 
pénitence se place plutôt du côté de la deuxième décision, celle prise au 
moment de remettre la déposition.

2. 3. La révélation et la confession du délit

En ce qui concerne les modalités de révélation et de confession du délit, le rai-
sonnement est en fait similaire chez Rufin et dans la Summa Lipsiensis, 41 bien 
que présenté à un endroit différent. Chez Rufin, on le trouve à l’occasion du 
commentaire de la Question 8 de la Cause 15, où l’on se demande si un prêtre 
convaincu d’avoir commis un crime avant son ordination (en l’occurrence 
un péché contre le 6e commandement) ou l’ayant spontanément confessé, 
peut être maintenu dans sa fonction (utrum possit exequi officium suscepti ordi-
nis, résume Rufin). Rufin applique plusieurs critères, dont le premier consiste 
à savoir si le coupable a été convaincu du crime ou bien a confessé sa faute. Le 
deuxième, applicable à chacune des deux hypothèses précédentes est : s’agit-
il d’un crime commis avant ou après l’ordination ? Le troisième : est-ce une 
confession publique ou privée ? Est-elle publique au cours du procès ou bien 
avant le procès ? A priori, dit Rufin, ex rigore, les crimes dont il est question 
sont passibles de déposition, mais pour qu’une dispense soit possible, il faut 
combiner ces critères. 42 Rufin développe alors les différentes possibilités.

40  D.24 c.7 : « Si quis presbiter aut diaconus sine aliqua examinatione ordinati sunt, aut 
certe, cum discuterentur, criminosa peccata sua confessi sunt, aut post ordinationem ab aliis 
detecti, abiciantur ex clero. § 1. Similiter uero et de uniuerso clericorum ordine seruetur ; 
nam hoc sibi, quod irreprehensibile est, sancta ecclesia catholica defendit ».

41  P. Landau, W. Kozur, K. Miethaner-Vent (éd.), Summa « Omnis qui iuste iudicat » 
sive Lipsiensis. Tom. iii, Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, 2014, p. 190-192 ad 
C.15 q.8 pr.

42  Rufinus, Summa, cit., p. 351 ad C.15 q.8 pr. : « Sciendum est igitur quod sacerdos vel 
diaconus aliquando convincitur de crimine, aliquando confitetur. Item cum convincitur, ali-



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.

la déposition au xiie siècle: une peine perpétuelle? 547

Les conclusions de Rufin sont les suivantes : si le clerc est convaincu d’un 
crime commis avant ou après son ordination, il est déposé, 43 de même s’il 
s’agit d’un crime commis avant son ordination et avoué au moment du pro-
cès, parce qu’il ne l’a pas alors avoué spontanément, mais plutôt sous la 
contrainte. 44 En revanche, s’il a avoué, en dehors du procès, un crime com-
mis avant l’ordination, une certaine modération de la peine peut être appli-
quée de telle sorte qu’il ne célèbre pas la messe, mais garde le nom de prêtre 
et remplisse les fonctions d’un diacre. S’il s’agit de l’aveu, hors du procès, 
d’un crime commis après son ordination, il sera suspendu ad tempus et sou-
mis à une pénitence canonique, jusqu’à ce qu’il récupère son grade. 45 Tout 
ceci est envisagé dans le cas des confessions publiques et spontanées, faites 
en dehors du procès.

En outre, il faut aussi considérer le cas des confessions privées (sacrement 
de la pénitence), aussi bien des crimes commis avant qu’après l’ordination. 
Une pénitence «  occulte  », donnée dans le cadre de la confession, sera alors 
appliquée, sans qu’une suspense de l’office ne soit requise, à moins que les 
clercs coupables puissent s’abstenir d’exercer leur office sans pour autant 
créer de scandale ou occasionner de ce fait une divulgation de ces crimes 
occultes durant le temps de la pénitence. 46 On remarquera ici combien Ru-

quando convincitur quod ante ordinationem peccaverit, aliquando quod post ordinationem 
lapsus fuerit. Similiter, cum confitetur, aliquando confitetur crimen, quod commisit ante or-
dinationem ; aliquando illud, quod fecit post ordinationem. Item confessio alia publica, alia 
occulta ; item publica alia in iudicio, alia ante examinationem iudicii. Omnes sic peccantes 
ex rigore canonum depositione digni sunt, dispensation tamen ecclesie petit fieri distinctio-
nem ».

43  Ibid. : « Si itaque sacerdos vel diaconus convincitur quod ante ordinationem peccaverit, 
deponetur – ut supra dist. xxiv. c. ult. et dist. lxxxi. c. Tantis [c.3] – quicunque ex his, nisi 
forte infra sacros ordines prius positus illud crimen admiserat ; tunc enim ex permissione 
beati Gregorii in suo officio remanebit, ut supra dist. xxxiii. c. ult. Si autem convictus fuerit 
quod post ordinationem peccaverit, similiter deponetur, ut infra ead. q. c. penult, et supra 
dist. lxxxi. c. Presbiter aut diaconus [c.12], Si quis episcopus aut presbiter [c.13], Si diaconus aut 
presbiter [c.14] ».

44  Ibid. : « Porro si crimen suum, quod ante suam ordinationem fecit, confiteatur et utique 
in iudicio : quia non sponte, sed magis coacte videtur confessus esse, perinde deponetur, ac 
si convictus esset, ut supra ead. dist. c. Si quis sine examinatione [c.4] et supra q. v. c. i. ii ».

45  Ibid., p. 351-352 ad C.15 q.8 pr. : « Si autem preter examinationem iudicii confessi fue-
rint quod ante ordinationem peccaverint, tunc quidem talis circa eos moderatio adhibenda 
erit, ut, si fuerit sacerdos, non offerat, sed pro religione nomen presbiterii portet, i. e. alias 
honorificentiam sacerdotalem habeat et diaconi fungatur officio. Similiter si diaconus fuerit, 
nomen quidem diaconi habeat, sed subdiaconi dumtaxat officium exerceat, ut infra primo 
et penult. c. Si autem confessi fuerint preter examinationem iudicii quod post ordinationem 
peccaverint, ad tempus ab officio suspensi et canonice penitentie subacti ad pristinos tandem 
gradus resurgent, ut infra ii. c. et supra dist. lxxxii. c. ult ».

46  Ibid., p. 352 ad C.15 q.8 pr. : « In occulta autem confessione, que fit secreto sacerdoti, 
sive illorum criminum que ante ordinationem, sive que post ordinationem commissa sunt, 



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.
548	 thierry sol

fin est sensible à la préservation du secret de la confession et à la préserva-
tion du for interne. Ces crimes occultes ne peuvent en effet être jugés et 
sanctionnés que dans les limites très précises et sacramentelles. La sentence 
ne peut donc être qu’une peine médicinale, qui exclut des sanctions dont 
l’accomplissement pourrait révéler la nature du crime commis. Les crimes 
«  énormes  » comme l’homicide et l’adultère sont exclus de ces règles, si les 
clercs en ont été convaincus au cours d’un procès ou les ont avoués d’une 
autre façon, excepté une confession occulte. 47

Bien évidemment, Rufin tient compte de la gravité du crime, qui déter-
mine la grande ligne de partage. Toutefois l’énormité ne se résume pas à la 
gravité de la matière, mais dépend aussi très souvent des circonstances. Ces 
circonstances sont, aussi bien chez Rufin que dans la Summa Lipsiensis, étroi-
tement liées à la façon dont le crime a été commis et dont il a été révélé, s’il 
l’a été, ainsi que le moyen dont l’aveu a été obtenu. La confession du cou-
pable peut avoir lieu dans le cadre du procès lorsqu’il avoue publiquement 
son crime, ou bien hors du procès, de façon publique (devant l’évêque, mais 
une telle option est ici peu claire) ou privée, dans le cadre du sacrement de 
la confession.

Du point de vue de la justice, on voit bien ici que l’aspect du scandale est 
déterminant. Un délit grave, notoire ou connu de façon publique ne laisse 
que peu de possibilités à une dispense de la peine de déposition, dans la me-
sure où, pour préserver le bien de la communauté et son sens de la justice, il 
est juste que le coupable soit visiblement et durablement privé de son office. 
Il n’en va pas évidemment de même pour un crime occulte, même s’il est 
«  énorme   ». Dans ce cas, la déposition du clerc manifesterait précisément 
l’existence de ce qui est occulte et pourrait causer un scandale. Une péni-
tence doit alors être infligée et le ministre peut être éloigné de son office, 
mais une telle mesure ne doit pas prendre l’aspect extérieur d’une déposi-
tion. Il ne s’agit toutefois pas d’éviter le scandale à tout prix, mais le mode 
de révélation du crime empêche parfois qu’une peine «  publique  » soit appli-
quée. La justice est alors rendue, mais sans en revêtir l’aspect extérieur, qui 
est au contraire exigible dès lors que le crime est dévoilé dans le for externe.

Sans doute trouve-t-on une solution de ce type dans le commentaire de 
la Summa Lipsiensis au canon Miror (D.50 c.4), quand l’auteur précise que, 

penitentia quidem occulta requiritur, sed officii suspensio exigitur minime, nisi forte sine 
scandalo fratrum et divulgatione occultorum criminum abstinere possint ab officiis, donec 
agunt penitentiam ».

47  Ibid. : « Ab his regulis excipiuntur enormia crimina, ut homicidium et adulterium : ex 
quibus, si qui clerici vel convicti fuerint vel aliquo modo preter occultam confessionem ea 
confiteantur, omnino deponentur, ut supra dist. l. c. Presbiterum de quo [c.3] et dist. lxxxi. c. 
Si quis clericus [c.10] ».



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.

la déposition au xiie siècle: une peine perpétuelle? 549

lorsque le clerc avoue un crime à son évêque de façon non publique (occulte), 
celui-ci peut lui enjoindre de renoncer à vie à exercer son office et, s’il re-
fuse, alors, pourrait-on traduire, il «  mangera et boira sa propre condamna-
tion  ». 48 Dans ce dernier cas, comme en particulier dans celui de la simonie, 
qui est par définition un crime occulte, en fin de compte, la peine de déposi-
tion n’est donc pas prononcée de façon officielle, mais prend la forme d’une 
injonction réalisée dans le cadre du sacrement de la confession.

En dernier lieu, le coupable est renvoyé devant son Juge ultime, pour 
qui aucun crime ne serait être occulte ni rester impuni. Le coupable est 
donc invité à renoncer lui-même plus qu’il n’y est condamné par un juge-
ment. Cette modalité est confirmée par le reste du commentaire, lorsque 
l’auteur nie l’opinion suivant laquelle il ne serait pas possible à un clerc 
de renoncer (de plein gré) à son office. Il est au contraire possible pour le 
coupable de confesser à l’évêque son crime et de remettre dans ses mains 
sa charge. 49

Bibliographie essentielle

Sources primaires

Pour le Décret de Gratien et la glose ordinaire, les éditions utilisées sont les sui-
vantes :

Corpus juris canonici emendatum et notis illustratum. Gregorii XIII. pont. max. iussu edi-
tum. Romae, In aedibus Populi Romani, 1582 [https://digital.library.ucla.edu/
canonlaw/], consulté le 25-9-2023.

Friedberg, E. A., Richter, E. L. (éd.), Corpus iuris canonici. 1 : Decretum Magistri 
Gratiani, Graz, Akademische Druck-und Verlagsanstalt, 1879/19592.

Pour les autres sources primaires citées :
Landau, P., Kozur, W., Miethaner-Vent, K. (éd.), Summa «  Omnis qui iuste iudi-

cat   » sive Lipsiensis. Tom. III, Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, 
2014.

Rufinus, Singer, H. (éd.), Summa Decretorum, Aalen = Paderborn, Scientia Verlag 
= Ferdinand Schöningh, 1902-19632.

Weigand, R., Landau, P., Kozur, W. (éd.), Summa «  Omnis qui iuste iudicat  » sive 
Lipsiensis. Tom. i, Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, 2007.

48  R. Weigand, P. Landau, W. Kozur (éd.), Summa Lipsiensis i, cit., p. 207 ad D.50 c.4 
s.v. salutis : « Potest tamen dici quod idem iuris est, si occulte crimen suum confitetur. Tunc 
enim episcopus cui confitetur uel alius debet ei precipere ut perpetuo ab officio abstineat ; si 
noluerit, sibi relinquitur si ministret, sibi iudicium manducat et bibit ».

49  Ibid. s.v. salutis : « Si dicas quod nemini licet renuntiare et curam animarum sibi com-
missarum deserere, nisi ad maiorem religionem transeat, ut vii. q. 1 Quam sit [C.7 q.1 c.8] et 
xix. q. ii Due [C.19 q.2 c.2], quomodo ergo poterit iste ab officio cessare cum nullam causam 
ualeat allegare ? Dici potest quod hoc ipsum debet episcopo confiteri et in eius manibus 
ecclesie renuntiare ».



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.
550	 thierry sol

Littérature secondaire

La présente analyse a également utilisé les sources suivantes, bien que parfois non 
citées en note de bas de page (certaines concernent une période légèrement anté-
rieure ou postérieure au xiie siècle) :

Condorelli, O., Ordinare – iudicare : ricerche sulla potestà dei vescovi nella Chiesa anti-
ca e altomedievale, secoli ii-ix, Roma, Il cigno Galileo Galilei, 1997.

Condorelli, O., Un contributo bolognese alla dottrina del processo romano-canonico : Il 
« tractatus de accusationis et inquisitionibus » di Bonincontro di Giovanni d’Andrea, in 
F. Roumy, O. Condorelli, Y. Mausen, M. Schmoeckel (éd.), Der Einfluss der 
Kanonistik auf die europäische Rechtskultur. 4 : Prozessrecht. (Norm und Struktur), Vol. 
4, Köln-Weimar-Wien, Böhlau, 2014, p. 65‑90.

Fiori, A., “Quasi denunciante fama” : note sull’introduzione del processo tra rito accusato-
rio e inquisitorio, dans O. Condorelli, F. Roumy, M. Schmoeckel (éd.), Der Ein-
fluss der Kanonistik auf die europäische Rechtskultur, Bd. 3 : Strafrecht und Strafprozeß 
(Norm und Struktur), Köln, Weimar, Wien, Böhlau, 2012, p. 351‑367.

Fiori, A., Praesumptio violenta o iuris et de iure ? Qualche annotazione sul contributo 
canonistico alla teoria delle presunzioni, dans O. Condorelli, F. Roumy, M. Sch-
moeckel (éd.), Der Einfluss der Kanonistik auf die europäische Rechtskultur 1, Köln, 
Böhlau, 2009, p. 75‑106.

Fiori, A., Il giuramento di innocenza nel processo canonico medievale : storia e disciplina 
della « purgatio canonica », Frankfurt am Main, Klostermann, 2013.

Fiori, A., La valutazione processuale della personalità dell’accusato : dall’infamia alla “ca-
pacità a delinquere del colpevole”, dans Y. Mausen, O. Condorelli, F. Roumy, M. 
Schmoeckel (éd.), Der Einfluss der Kanonistik auf die europäische Rechtskultur, Bd. 
4, Prozeßrecht, Köln, Böhlau, 2014, p. 157‑172.

Fowler-Magerl, L., Ordo iudiciorum vel ordo iudiciarius : Begriff und Literaturgattung, 
Frankfurt am Main, Klostermann, 1984.

Kuttner, S., The decretal «  Presbiterum  » (JL 13912) - a letter of Leo IX, « Bulletin of Me-
dieval Canon Law » 5 (1975), p. 133‑135.

Landau, P., Die Entstehung des kanonischen Infamiebegriffs von Gratian bis zur Glossa 
ordinaria, Köln-Graz, Böhlau, 1966.

Lemesle, B., Corriger les excès. L’extension des infractions, des délits et des crimes, et les 
transformations de la procédure inquisitoire dans les lettres pontificales (milieu du xiie 
siècle-fin du pontificat d’Innocent III), « Revue historique » 660 (2011), 4, p. 747‑779.

Lottin, O., Psychologie et morale aux xiie et xiiie siècles, v, Problèmes d’histoire litté-
raire. L’école d’Anselme de Laon et de Guillaume de Champeaux, Gembloux, Duculot, 
19592.

Mausen, Y., Accusation et dénonciation : au sujet de l’éthique de l’action pénale, dans F. 
Roumy, O. Condorelli, M. Schmoeckel (éd.), Der Einfluss der Kanonistik auf die 
europäische Rechtskultur. 3 : Straf- und Strafprozessrecht (Norm und Struktur), Vol. 3, 
Köln, Weimar, Wien,  Böhlau, 2012, p. 411‑426.

Mayenburg, D. von, Die enormitas als Argument im mittelalterlichen Kirchenrecht, 
dans O. Condorelli, F. Roumy, M. Schmoeckel (éd.), Der Einfluss der Kanonistik 



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.

la déposition au xiie siècle: une peine perpétuelle? 551
auf die europäische Rechtskultur Band 3. Straf-und Strafprozessrecht, Köln, Weimar, 
Wien,  Böhlau, 2012, p. 259‑292.

Migliorino, F., Fama e infamia : problemi della società medievale nel pensiero giuridico 
nei secoli xii e xiii, Catania, Giannotta, 1985.

Roumy, F., Les origines pénales et canoniques de l’idée moderne d’ordre judiciaire, dans 
F. Roumy, O. Condorelli, Y. Mausen, M. Schmoeckel (éd.), Der Einfluss der 
Kanonistik auf die europäische Rechtskultur. 3 : Straf-und Strafprozessrecht (Norm und 
Struktur), Vol. 3, Köln, Weimar, Wien,  Böhlau, 2012, p. 313‑349.

Saltet, L., Les réordinations. Étude sur le sacrement de l’Ordre, Paris, V. Lecoffre, 1907.
Schmoeckel, M., Excessus notorius examinatione non indiget : Die Entstehung der Lehre 

der Notorietät, « Rivista Internazionale di Diritto Comune » 14 (2003), p. 155‑188.
Sol, T., Droit subjectif ou droit objectif ? La notion de ius en droit sacramentaire au xiie 

siècle, Turnhout, Brepols, 2017.
Théry, J., Atrocitas/enormitas. Esquisse pour une histoire de la catégorie de « crime 

énorme » du Moyen Âge à l’époque moderne, « Clio@Themis. Revue électronique 
d’histoire du droit », 4 (2011), http://publications-prairial.fr/cliothemis/index.
php ?id=1400.

Théry, J., Fama : l’opinion publique comme preuve judiciaire. Aperçu sur la révolution mé-
diévale de l’inquisitoire (xiie-xive siècles), dans B. Lemesle (éd.), La preuve en justice 
de l’Antiquité à nos jours, Rennes, Presses universitaires de Rennes, 2003, p. 119‑147.

Théry, J., Judicial Inquiry as an Instrument of Centralized Government : The Papacy’s 
Criminal Proceedings against Prelates in the Age of Theocracy (mid-12th to mid-14th cen-
tury), dans Proceedings of the 14th International Congress of Medieval Canon, Toronto 
2012, Città del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2016, p. 875‑889.

Théry, J., « Excès » et « affaires d’enquête ». Les procédures criminelles de la papauté contre 
les prélats, de la mi-xiie à la mi-xive siècle. première approche, dans P. Gilli (éd.), 
La pathologie du pouvoir : vices, crimes et délits des gouvernants (Antiquité, Moyen Âge, 
époque moderne), Leyde, Brill, 2016, p. 164‑236.


