
Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.

https://doi.org/10.19272/202308602013 · «  ius ecclesiae » · xxxv, 2, 2023 · pp. 659-668
http://iusecclesiae.libraweb.net

NOTE E COMMENTI

IL SACR AMENTO DELL’OR DINE 
E IL POTER E DI GOVER NO ECCLESIASTICO 1

the sacr ament of or der 
and the power of ecclesiastical gover nment

Péter Er dő

Sommario : 1. Il problema. – 2. La potestà di governo ecclesiastica e il Concilio Vati-
cano II – 2.1. Il sacramento dell’ordine e la potestà di governo ecclesiastica secondo 
l’insegnamento del Concilio Vaticano II. – 2.2. L’influsso dei principi del Concilio 
nella legislazione ecclesiale postconciliare. – 3. Conclusioni.

Parlando oggi di potestà nel contesto ecclesiale non possiamo non ri-
cordare l’indimenticabile romanzo di Graham Greene “La potenza e la 

gloria”, oggetto di lettura e fonte d’ispirazione durante la nostra gioventù, 
nella quale non ci mancavano simili esperienze concrete.

i. Il problema

In data 19 marzo 2022, Papa Francesco ha firmato la nuova Costituzione 
Apostolica Praedicate Evangelium sulla Curia Romana e il suo servizio alla 
Chiesa e al Mondo, entrata in vigore, in attuazione dell’Art. 250, § 3, il 5 giu-
gno, Solennità di Pentecoste, dello stesso anno. 2 In essa ha portato a termine 

1  Atteso il carattere istituzionale di questo testo, il contributo non è stato sottoposto al 
controllo della peer-review.

Conferenza pronunciata a Roma in occasione del conferimento del premio Vox Canonica 
2023, Palazzo di Montecitorio, Sala della Regina, 30 giugno 2023. Erano tra gli altri presenti : 
l’on. Antonio Baldelli, il prof. Federico Gravino, il presidente di Vox Canonica rev. Rosa-
rio Vitale ; un nutrito gruppo di vescovi e arcivescovi tra i quali l’arcivescovo di Belgrado, 
mons. Ladislav Nemet e uno dei vescovi ausiliari della diocesi di Esztergom-Budapest, 
mons. Gábor Mohos ; diversi diplomatici tra i quali gli ambasciatori ungheresi presso il 
Quirinale, S. E. il sig. Ádám Kovács e presso la Santa Sede, S. E. il sig. Eduard Habsburg-
Lothringen.

2  Il testo è stato pubblicato in « L’Osservatore Romano », 31 marzo 2022, pp. i-xii.



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.
660	 péter erdő

uno dei suoi progetti più importanti, che aveva già in mente fin dall’inizio 
del suo ministero petrino, cioè la riforma della Curia Romana. 3

Dato che questa Costituzione Apostolica ha riordinato l’intera struttu-
ra della Curia Romana, è stata abrogata la Costituzione Apostolica Pastor 
bonus 4 di san Giovanni Paolo II. Del resto, questo fatto viene menzionato 
espressamente alla fine del nuovo documento. 5

Oltre alla modifica della denominazione e dei compiti dei singoli organi-
smi, la Costituzione Apostolica, nel suo Preambolo stabilisce certi principi di 
base. Tra essi il decimo afferma, che tutti i cristiani sono discepoli ed hanno 
un mandato missionario. Di questo mandato il testo dice : “Non si può non 
tenerne conto nell’aggiornamento della Curia, la cui riforma, pertanto, deve 
prevedere il coinvolgimento di laiche e laici, anche in ruoli di governo e di 
responsabilità”. 6 Più avanti il documento stabilisce : “Ogni Istituzione cu-
riale compie la propria missione in virtù della potestà ricevuta dal Romano 
Pontefice in nome del quale opera con potestà vicaria nell’esercizio del suo 
munus primaziale. Per tale ragione qualunque fedele può presiedere un Di-
castero o un Organismo, attesa la peculiare competenza, potestà di governo 
e funzione di quest’ultimi”. 7

Tale formulazione ha dato occasione a molti approfondimenti sul tema 
e a diverse discussioni sulla questione se i fedeli laici possono avere pote-
stà di governo ecclesiastica e in quale senso e soprattutto in quale misura. 8 
Di seguito cerchiamo di chiarire il punto di vista teologico che si manifesta 
nell’insegnamento del Concilio Vaticano II e di conseguenza nella variegata 
normativa canonica successiva.

2. La potestà di governo ecclesiastica 
e il Concilio Vaticano II

2. 1. Il sacramento dell’ordine e la potestà di governo ecclesiastica 
secondo l’insegnamento del Concilio Vaticano II

Il Concilio Vaticano II ha parlato in modo coerente della potestà sacra (sacra 

3  Franciscus, chirograf. Tra i suggerimenti, 28 settembre 2013, « AAS » 105 (2013), pp. 875-
876.		  4  « AAS » 80 (1988) pp. 841-934.

5  Praedicate Evangelium, Art. 250, § 3.
6  Praedicate Evangelium, i (Praeambulum), 10 ; cfr. ivi, ii, 5.
7  Praedicate Evangelium, ii, 5. In questo il cardinale Gianfranco Ghirlanda, S. I., vede la 

conferma di quella antica teoria secondo la quale l’origine della potestà di governo è indipen-
dente dal sacramento dell’ordine : cfr. G. Ghirlanda, La Costituzione Apostolica “Praedicate 
Evangelium” sulla Curia Romana, « La Civiltà Cattolica » 173 (2022), ii, pp. 41-56, in particolare 
pp. 52-53.

8  Cfr. M. Ouellet, La riforma della Curia Romana nell’ambito dei fondamenti del diritto nella 
Chiesa, « L’Osservatore Romano », 20 luglio 2023, pp. 6-7 = Communicationes 54 (2022), pp. 401-
410, in particolare p. 401.



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.

sacramento dell’ordine e potere di governo 661

potestas) mettendo in rilievo, anche mediante questa scelta terminologica, 
l’unità fondamentale della potestà ecclesiale e il suo stretto rapporto con il 
sacramento dell’Ordine. 9 Il Concilio ha riconosciuto che tutti i battezzati 
partecipano al sacerdozio di Cristo in quanto offrono sacrifici spirituali me-
diante il loro agire cristiano (cfr. 1 Pt 2,4-10). Leggiamo nella Lumen gentium : 
“Il sacerdozio comune dei fedeli e il sacerdozio ministeriale o gerarchico, 
quantunque differiscano essenzialmente e non solo di grado, sono tuttavia 
ordinati l’uno all’altro, poiché l’uno e l’altro, ognuno a suo proprio modo, 
partecipano dell’unico sacerdozio di Cristo”. 10

Il Concilio ha particolarmente ribadito che i vescovi 11 e i presbiteri 12 
nell’ordinazione partecipano in modo speciale alla triplice funzione (munus) 
di Cristo, cioè al compito di insegnare, santificare e governare, al quale, del 
resto, a modo suo proprio partecipa ogni fedele di Cristo in base al battesi-
mo. 13 È degno di attenzione che il Concilio non sottolinea espressamente 
la partecipazione speciale dei diaconi alla funzione di governo. Il consegui-
mento del ministero di pastore, tuttavia, non significa che il presbitero o 
persino il vescovo riceva il potere di governo nella forma e in modo che 
possa essere direttamente esercitata con l’ordinazione, mediante la quale 
partecipa al sacerdozio di Cristo in modo essenzialmente diverso dal sacer-
dozio universale di tutti i fedeli. Il significato del compito e della potestà 
(potestas), tuttavia non è totalmente identico in questi testi. Perché il vesco-
vo o il presbitero ordinato possa compiere realmente il compito di governo 
ricevuto nell’ordinazione, ha di fatto bisogno della missione canonica (mis-
sio canonica). Quest’ultima è una deliberazione dell’autorità ecclesiastica che 
assegna una parte del popolo di Dio per la quale la persona ordinata può 
esercitare effettivamente la potestà di governo. 14 Il n. 2 della Nota explicativa 
praevia, che fa parte integrante della Lumen gentium, chiarisce il senso con cui 
il Concilio collega la trasmissione della potestà di governo con l’ordinazione 
stessa. Non è stato realmente discusso nemmeno in precedenza che per la 
potestà di governo inerente ad un ufficio ecclesiastico in senso stretto (cfr. 
CIC 1917, can. 145, § 1), ossia per la potestà ordinaria (cfr. CIC 1917, can. 197, 
§ 1), come condizione preliminare sia necessario il sacramento dell’Ordine. 
La questione era piuttosto, se la potestà di governo non venga conferita ai 
vescovi attraverso il sacramento, bensì attraverso una disposizione speciale 
del papa, ovvero se si dava la trasmissione di qualche potestà di governo 
già nell’ordinazione stessa. Il Concilio sembrava ribadire quest’ultima po-

                              9  Lumen gentium, 10b ; 18a ; 27a.   10  Ivi, 10b.
                             11  Ivi, 21b ; Christus Dominus, 2b. 
                             12  Cfr. Lumen gentium, 28a ; Presbyterorum ordinis 2c.

13  Cfr. Lumen gentium, 31a ; Apostolicam actuositatem 2b.
                             14  Cfr. Lumen gentium, Nota explicativa praevia 2.



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.
662	 péter erdő

sizione. In seguito, durante le riflessioni teologiche e giuridico-canoniche 
successive al Concilio Vaticano II, specialmente riguardo alla potestà episco-
pale, si sono delineati tre posizioni principali : 1. Il sacramento dell’Ordine 
costituisce la base ontologica della potestà di governo, ma la potestà stes-
sa viene conferita solo attraverso la missione canonica. 2. La potestà viene 
conferita in parte attraverso il sacramento e in parte attraverso la missione 
canonica. È necessario che questi due fattori si integrino. 3. La potestà viene 
conferita nella sua totalità attraverso l’ordinazione effettuata in comunione 
gerarchica, mentre la missione canonica determina solamente l’ambito del 
suo esercizio. 15

Allo stesso tempo, sempre il n. 2 della Nota explicativa praevia alla Lumen 
gentium precisa che durante l’ordinazione la persona riceve il compito (mu-
nus), ma affinché la potestà si possa esercitare realmente è necessaria qualche 
determinazione canonica, ossia giuridica da parte dell’autorità gerarchica. 
Infatti, coloro che hanno ribadito, prima del Concilio, che i vescovi ausilia-
ri sono ordinati validamente, ma non hanno di per sé potestà di governo, 
non hanno negato che storicamente all’inizio era caratteristica l’ordinazione 
relativa, ossia che la persona scelta è stata ordinata non a vescovo tout court, 
bensì a vescovo di una determinata città. La memoria di questa situazione si 
manifesta nel fatto che i vescovi, che non hanno una chiesa particolare pro-
pria, ricevano il titolo di qualche diocesi estinta. È certo, però, che durante 
la storia si è diffusa l’ordinazione assoluta, ossia l’usanza di ordinare vescovo 
una persona indipendentemente dalla funzione che doveva svolgere in se-
guito. Tutto ciò, però, non ha comportato una separazione definitiva tra or-
dinazione e giurisdizione. Significa soltanto che le due realtà possono essere 
distinte nella prassi . 16 Questo vuol dire che la qualità ontologica e il com-
pito di governo ricevuti nell’ordinazione sono esercitabili nell’ambito del 
governo ecclesiastico in base alla missione canonica. Tale visione appartiene 
realmente alla prospettiva del Concilio Vaticano II. È stato dichiarato però, 
inequivocabilmente già nel Codice del 1917, che solo i chierici possono otte-
nere la potestà sia di Ordine, sia di giurisdizione. 17 Benché nel linguaggio del 
CIC 1917 i chierici non stavano solo a significare i diaconi, i presbiteri e i ve-
scovi, gli autori hanno ribadito che tale disposizione sulla potestà dell’ordine 
e quella sulla giurisdizione non si riferisce a qualsiasi chierico, ovvero non a 

15  Cfr. A. Viana, Comentario ad c. 129, in Comentario exegético al Código de Derecho Canónico, i, 
a cura di A. Marzoa, J. Miras, R. Rodríguez-Ocańa, Pamplona, eunsa, 1996, p. 842.

16  J. Ratzinger, Kommentar zu den ”Bekanntmachungen, die der Generalsekretär des Konzils 
in der 123. Generalkongregation am 16. November 1964 mitgeteilt hat”, in Das zweite Vatikanische 
Konzil. Konstitutionen, Dekrete und Erklärungen. Kommentare, i, Freiburg-Basel-Wien, Herder, 
1966, p. 353.

17  CIC 1917 can. 118 : « Soli clerici possunt potestatem sive ordinis sive iurisdictionis eccle-
siasticae […] obtinere ».



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.

sacramento dell’ordine e potere di governo 663

tutti coloro che hanno ricevuto la tonsura, ma la norma del diritto ha espres-
samente precisato che per ottenere la giurisdizione ordinaria è necessario 
l’ordine sacro (ordo sacer). 18 Riguardo la relazione tra la potestà di Ordine e 
quella di giurisdizione secondo il CIC del 1917, Gommar Michiels ha parlato 
di mutua dipendenza (interdependentia). 19

2. 2. L’influsso dei principi del Concilio nella legislazione ecclesiale postconciliare

Il primo cambiamento si osserva nel can. 129 del CIC 1983. Infatti, nel testo 
si afferma sulla potestà di governo ecclesiastico : “Sono abili alla potestà di 
governo, […] coloro che sono insigniti dell’ordine sacro, a norma delle di-
sposizioni del diritto” (§ 1.). Tale espressione si riferisce ai gradi sacramentali 
dell’ordine e che indica un cerchio molto più ristretto di quanto significava 
il termine “chierico” nel can. 118 del CIC 1917. La formulazione d’ispirazione 
prettamente clericale, basata su una visione sociologica, è stata quindi sosti-
tuita da un’affermazione più chiaramente teologica. La terminologia recen-
te, quindi, sembra sottolineare più fortemente quel principio esistente anche 
in precedenza secondo cui della potestà di governo ecclesiastico sono capaci 
le persone ordinate, mentre “nell’esercizio della medesima potestà, i fedeli 
laici possono cooperare a norma del diritto” (cooperari possunt) (CIC can. 129, 
§ 2). L’affermazione diretta secondo la quale della potestà di governo sono 
capaci le persone ordinate, indica chiaramente che gli altri, invece, non sono 
capaci in questo senso sostanziale e fondamentale. In concreto, secondo un 
principio giuridico antico, sviluppato da una regola della logica, chi afferma 
qualcosa su una cosa o una persona, allo stesso tempo lo nega su altre. 20

Durante la preparazione del Codice del 1983 alcuni hanno ribadito che la 
potestà di governo nella Chiesa è così strettamente collegata con il sacramen-
to dell’Ordine, che i fedeli laici vi sono fondamentalmente incapaci. 21 Alcuni 
hanno ritenuto necessario dire che con l’esercizio della potestà di governo i 
laici possono essere incaricati soltanto dal Papa. 22 Durante i lavori della ri-
forma del Codice, san Paolo VI ha reso possibile che nei tribunali collegiali 

18  Cfr. Ph. Maroto, Institutiones Iuris Canonici ad normam novi Codicis. Tractatus funda-
mentales, Romae s. a.3, pp. 664-665, n. 575. : « Imo nec quilibet clericus, puta simplex ton-
suratus, omnium graduum iurisdictionis ad norman iuris est immediate capax ; quoniam ex 
praescripto iuris aliquando praerequiritur ordo sacer ad iusrisdictionem ordinariam obtinen-
dam (cc. 232, 331, 367, 434, 453) ».

19  G. Michiels, De potestate ordinaria et delegata. Commentarius Tituli v Libri ii Codicis Iuris 
Canonici. Canones 196-210, Parisiis-Tornaci-Romae-Neo Eboraci, Desclée, 1964, p. 36.

20  Cfr. D. Liebs, Lateinische Rechtsregeln und Rechtssprichwörter, München, Beck, 20077, p. 
190 (Q 35) : « Qui dicit de uno, negat de altero » ; p. 78 (E 68) : « Expressio unius exclusio alteri-
us » ; p. 101 (J 41) : « Inclusio unius exclusio alterius ».

21  « Communicationes » 14 (1982), pp. 146-148.	 22  Ivi, p. 149.



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.
664	 péter erdő

uno dei membri del collegio giudicante sia laico. 23 Il secondo paragrafo del 
can. 129 del CIC 1983 afferma che i laici possono collaborare nell’esercizio 
della potestà di governo, ma non usa l’espressione “partecipare”. La stessa 
formula viene adottata nel can. 979, § 2 del CCEO. Circa il modo e le possibi-
lità della cooperazione o partecipazione dei laici, è rimasta qualche incertez-
za. Se prendiamo in considerazione che tale incertezza si manifestava anche 
riguardo le apposite disposizioni del Codice del 1917, non è sorprendente che 
oggi ritornano simili domande anche circa la nuova Costituzione Apostolica 
sulla Curia Romana. Per esempio, tra le due guerre mondiali, il professore 
claretiano Felipe Maroto ha scritto a questo proposito che le donne (anche 
le religiose), i laici, i censurati, gli scismatici e gli eretici possono ottenere, a 
volte, giurisdizione ecclesiastica al massimo in modo imperfetto e straordi-
nario, diventando così soggetti della medesima. 24 Bisogna osservare che il 
Codice Pio-Benedettino usava il termine iurisdictio in senso più largo della 
“potestà di governo ecclesiastico” del Codice vigente, e così erano chiamate 
“giurisdizione” anche le licenze o autorizzazioni che nel CIC 1983 figurano 
con il nome di facoltà (facultas).

Seguendo le tradizioni del diritto precedente, il CIC 1983 divide la potestà 
di governo in potestà ordinaria e potestà delegata. Esso chiama ordinaria 
(potestas ordinaria) quella potestà che è annessa ad un ufficio ecclesiastico per 
il diritto stesso, delegata invece (potestas delegata) quella che riceve una per-
sona non attraverso il suo ufficio (cfr. CIC can. 131, § 1). La nozione di ufficio 
stesso è stata comunque ampliata nel Codice latino vigente, perché vengono 
qualificati uffici ecclesiastici anche certi incarichi che non sono connessi né 
con la potestà di Ordine né con quella di governo (cfr. CIC can. 145, § 1). Così 
è diventato chiaro che alcuni uffici possono essere affidati anche ai laici. 25

All’interno della potestà ordinaria il Codice distingue la potestà propria 
(potestas ordinaria propria) e la potestà vicaria (potestas ordinaria vicaria) (cfr. 
CIC can. 131, § 2). Il carattere vicario della potestà si intende, secondo la de-
finizione del CIC vigente, nel quadro della potestà ordinaria, cioè di quella 

23  Paulus VI, Motu proprio Causas matrimoniales, 28 Martii 1971, n. v, § 1 : « AAS » 63 (1971), 
p. 443.

24  Ph. Maroto, Institutiones …, cit., p. 664, n. 575 : « ... mulieres, laici, censurati, schisma-
tici, haeretici, qui ad summum imperfecta et extraordinaria ratione possunt aliquando obti-
nere iurisdictionem ecclesiasticam, eiusque subiectum evadere ».

25  Cfr. per es. : P. Erdő, Il senso della capacità dei laici agli uffici nella Chiesa, « Fidelium Iura. 
Suplemento de Persona y Derecho » 2 (1992), pp. 165-186 ; Idem, Laikale Kirchenämter und kirchli-
ches Arbeitsverhältnis mit besonderer Rücksicht auf Ungarn, « Folia Theologica » 3 (1992), pp. 111-126 ; 
Idem, Uffici e funzioni pubbliche nella Chiesa, « Anuario Argentino de Derecho Canónico » 3 (1996), 
pp. 47-105 ; Idem, Hivatalok és közfunkciók az Egyházban, Budapest, Szent István Társulat, 2003 
(« Bibliotheca Instituti Postgradualis Iuris Canonici », iii/5), pp. 45-64 ; K. Gillespie, Ecclesiastical 
Office and the Participation of the Lay Faithful in the Exercise of Sacred Power (« Tesi Gregoriana, Serie 
Diritto Canonico », 107), Roma, 2017.



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.

sacramento dell’ordine e potere di governo 665

che è connessa con l’ufficio. In tal senso – tenendo presente appunto la tradi-
zione formulata dal Maroto ed altri autori – la potestà vicaria non può essere 
qualificata una forma imperfetta e straordinaria, la quale sarebbe aperta an-
che per i laici. Potrebbe essere chiamata imperfetta e straordinaria piuttosto 
la potestà delegata che vale soltanto tra i limiti della delega (cfr. CIC can. 133, 
§ 1). Il contenuto dell’incarico, inoltre, può essere diverso, può valere per 
casi singoli, per un tempo determinato, ecc. Il fatto che il Romano Pontefice 
possa dare giurisdizione delegata (non necessariamente potestà di governo 
nel senso odierno !) per certi atti, ma non di qualsiasi tipo anche ai laici, era 
già accettato da diversi antichi canonisti. Così Franz Schmalzgrueber si era 
richiamato sul caso di santa Catarina di Siena, alla quale il Papa aveva dato 
il permesso di predicare. 26 Altra questione è che il permesso di predicare si 
chiamerebbe secondo la terminologia attuale piuttosto facoltà (facultas : cfr. 
CIC can. 764) e non potestà delegata di governo. 27

Rispetto a questa tradizione concettuale è degno di menzione il fatto che il 
Motu Proprio Mitis Iudex, cambiando la norma riguardante la composizione 
del tribunale collegiale nei processi di nullità matrimoniale, nel nuovo testo 
del can. 1673, § 3 dispone che il presidente del collegio giudicante dev’essere 
chierico, mentre gli altri giudici possono essere anche laici. Ci si domanda 
se e in quanto la potestà di governo dei laici può essere considerata in que-
sto caso limitata e contingente rispetto a quella del giudice chierico. È vero 
che il presidente del collegio giudicante dev’essere chierico, ma la decisione 
viene presa collegialmente, e così il voto dei due giudici laici può anche pre-
valere contro il voto del presidente. Sin dai tempi di san Paolo VI esisteva 
tuttavia la possibilità che i due membri chierici del collegio votassero diver-
samente e così il voto del giudice laico fosse decisivo.

Un altro tema in cui il diritto canonico postconciliare sottolinea il rapporto 
tra il sacramento dell’Ordine e la potestà di governo si trova nell’ambito del 
diritto sui sacramenti. Benedetto XVI attraverso il Motu Proprio Omnium in 
mentem ha modificato il testo del can. 1009 del CIC 1983 aggiungendovi un 
nuovo § 3. 28 In esso si afferma : “Coloro che sono costituiti nell’ordine dell’e-
piscopato o del presbiterato ricevono la missione e la facoltà di agire nella 

26  F. Schmalzgrueber, Ius ecclesiasticum universum, i, Neapoli-Venetiis, 1738, p. 187, tit. 
31 n. 39.

27  Per necessità o per vera utilità, si può permettere ai laici di predicare in base alla decisio-
ne della Conferenza episcopale (CIC can. 766), ma non possono pronunciare l’omelia nella 
liturgia (CIC can. 767, § 1). Nel diritto canonico vigente il termine facultas può avere diversi 
sensi. L’autorizzazione dei chierici di predicare lecitamente viene chiamata “facoltà non giu-
risdizionale” : cfr. J. González Ayesta, Facultad, in Diccionario General de Derecho Canónico, 
iii, a cura di J. Otaduy, A. Viana, J. Sedano, Pamplona, Cizur Menor (Pamplona), Aranzadi, 
2012, p. 890 (“facultades no jurisdiccionales”).

28  Del 26 ottobre 2009, art. 2, « AAS » 102 (2010), p. 10.



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.
666	 péter erdő

persona di Cristo Capo, i diaconi invece vengono abilitati a servire il popolo 
di Dio nella diaconia della liturgia, della parola e della carità”. Una missione 
e una facoltà di agire nella persona di Cristo Capo ricevono soltanto i ve-
scovi e i presbiteri, ma non i diaconi, anche se il diaconato figura tra i gradi 
del sacramento dell’ordine (cfr. CIC can. 1009n, § 1). Questo corrisponde al 
n. 875 del Catechismo della Chiesa Cattolica che esprime la stessa posizione 
teologica. Tutto ciò mette però ancor più in rilievo la stretta connessione tra 
la potestà di governo e questi due gradi del sacramento dell’Ordine.

La stessa convinzione si esprime anche nella disposizione sui vescovi ausi-
liari, in quanto si richiede che il vescovo diocesano nomini un vescovo ausi-
liare a Vicario generale o almeno a Vicario episcopale – se la lettera pontifi-
cia non dispone diversamente (cfr. CIC 406, § 2). Tale invito scaturisce dalla 
visione teologica secondo la quale già l’ordinazione conferisce una missione 
governativa, per l’esercizio della quale è necessaria una determinazione giu-
ridica, la quale in questi casi spetta al vescovo diocesano. Il Vicario infatti 
ha una potestà ordinaria vicaria di governo. La circostanza che tutta la Cu-
ria Romana esercita accanto al Romano Pontefice, mediante i suoi deter-
minati e vari organismi, una certa potestà vicaria, non significa ancora che 
tale potestà sia dipendente soltanto dalla nomina pontificia e non sarebbe 
intimamente connessa con il grado episcopale o presbiterale del sacramen-
to dell’Ordine. Afferma giustamente Francesco Coccopalmerio : “La Curia 
Romana collabora e aiuta il Papa, dal quale riceve l’autorità per svolgere la 
missione in suo nome e in forza della potestà vicaria, ma è ‘pure in rapporto 
organico con il Collegio dei Vescovi e con i singoli Vescovi e anche con le 
Conferenze episcopali e le loro Unioni regionali e continentali, e le strutture 
gerarchiche orientali […]. La Curia Romana non si colloca tra il Papa e i Ve-
scovi, piuttosto si pone al servizio di entrambi secondo le modalità che sono 
proprie della natura di ciascuno”. 29

3. Conclusioni

1. In base a quanto è stato detto si può costatare che il sacramento dell’Or-
dine ha un rapporto speciale ed intrinseco con la potestà di governo eccle-
siastico. Già il Nuovo Testamento dimostra che gli apostoli “… costituirono 
[…] in ogni comunità alcuni anziani” (At 14,23 ; cfr. tra gli altri anche : Tit 1,5 ; 
Fil 1,1 ; At 11,30 ; 20,17. 28, ecc.). 30 Tale funzione di “anziani” o capi della co-

29  F. Coccopalmerio, Prefazione in S. Rossano, Praedicate Evangelium. La Curia Romana di 
Papa Francesco, Roma, Valore Italiano, 2023, p. 6. La fonte della citazione si trova all’interno 
della citazione Praedicate Evangelium i (Praeambulum), p. 8.

30  Più esplicitamente vedi A. Di Berardino, Istituzioni della Chiesa antica (Facoltà di Dirit-
to Canonico San Pio X, Manuali 12), Venezia, Marcianum Press, 2019, pp. 178-179.



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.

sacramento dell’ordine e potere di governo 667

munità si è consolidata nel ministero dei Vescovi e dei presbiteri. 31 Quindi, il 
contenuto originale e quasi primario di quella missione sacramentale di cui 
parla il Concilio Vaticano II è proprio il governo pastorale della comunità. 32 
Il Concilio ribadisce tale fatto in base a buone ragioni storiche e teologiche. 
Allo stesso tempo questa visione differisce soltanto nell’approccio, ma non 
nel contenuto essenziale da quella visione precedente che ha considerato 
l’ordinazione, non necessariamente portatrice o mediatrice della potestà di 
governo, ma piuttosto sua condizione preliminare.

2. Quando cerchiamo le possibilità della cooperazione dei laici nell’eserci-
zio della potestà di governo, non dobbiamo pensare e immaginare di dover 
pronunciare qualche nuovo principio generale, ma piuttosto di cercare di 
risolvere delle situazioni concrete. Tuttavia, questa preoccupazione pretta-
mente pratica, non può spingere fino al punto di voler giustificare, a qualsi-
asi costo, la partecipazione sempre più grande da parte dei laici nella potestà 
di governo nella Chiesa. Qui non si tratta del superamento di qualche cle-
ricalismo, bensì dell’interesse di tutta la Chiesa, importante per la salvezza 
delle anime, che la potestà di governo sia esercitata soprattutto da quelli 
che hanno ricevuto per questo una missione speciale e un dono della grazia 
nell’ordinazione. 33 Quindi esistono nella Chiesa delle funzioni pubbliche che 
devono essere affidate primariamente a delle persone ordinate, perché loro han-
no ricevuto nell’ordinazione una grazia speciale per questo, ma in loro man-
canza questi compiti possono essere affidati anche ai laici. Però ci sono alcuni 
compiti (anche nel campo del governo !) che possono essere svolti soltanto ed 
esclusivamente dalle persone ordinate e in virtù del sacramento dell’Ordine 
che hanno ricevuto. Potrebbe essere, caso mai, argomento di una specifica ri-
cerca lo sviluppo dei criteri di scelta delle persone che ricevono il sacramento 
dell’Ordine. Si potrebbe approfondire, quindi, a quali criteri deve risponde-
re il candidato agli ordini sacri, ma sarebbe una opzione poco conforme alla 
storia – alla storia delle origini della Chiesa che, come ben sappiamo, è anche 
teologicamente rilevante – di proporre che i responsabili ordinati appunto per 

31  Come vediamo anche nei Padri apostolici, viene formulato ben presto che i fedeli devo-
no obbedire ai Vescovi e ai presbiteri. Cfr. per es. Ignatius, Magn. 2,3 ; 3,7 ; 6,13 ; Trall. 2,3,13 ; 
Philad. 3,7 ; Ephes. 2,4,20 ; Clemens, 1Cor 44,2 ; 47,1,6 ; vedi A. Nocent, Ordine-Ordinazione, 
in Nuovo Dizionario di Patristica e di antichità cristiane, ii, Genova-Milano, Marietti, 2007, pp. 
3643-3648, in particolare p. 3644.

32  Cfr. per es. : L. Ott, Das Weihesakrament, Freiburg-Basel-Wien, Herder, 1969 (Hand-
buch der Dogmengeschichte iv, 5), pp. 2-13 ; A. Ziegenaus, Die Heilsgegenwart in der Kir- 
che. Sakramentenlehre (L. Scheffczyk, A. Ziegenaus, Katholische Dogmatik, vii), Aachen, mm, 
2003, pp. 470-485 ; R. Interlandi, Potestà sacramentale e potestà di governo nel primo millennio. 
Esercizio di esse e loro distinzione, Roma, Pontificio Istituto Biblico, 2016 (« Tesi Gregoriana, 
Serie Diritto Canonico », 103), pp. 18-22 ; A. Di Berardino, Istituzioni…, cit., p. 181.

33  Cfr. per es. P. Erdő, Uffici e funzioni pubbliche, cit., pp. 86-89 ; Idem, Hivatalok és közfunkciók, 
cit., pp. 86-87.



Pe
r 

us
o 

st
re

tt
am

en
te

 p
er

so
na

le
 d

el
l’a

ut
or

e.
 È

 p
ro

ib
it
a 

la
 r

ip
ro

du
zi

on
e 

e 
la

 p
ub

bl
ic

az
io

ne
 i
n 

op
en

 a
cc

es
s.

Fo
r 

au
th

or
’s
 p

er
so

na
l 
us

e 
on

ly
. A

ny
 c

op
y 

or
 p

ub
lic

at
io

n 
in

 o
pe

n 
ac

ce
ss

 i
s 

fo
rb

id
de

n.
668	 péter erdő

questo, non siano loro, principalmente e prioritariamente, le guide delle varie 
Comunità.

3. Le categorie di potestà di governo e di ufficio ecclesiastico non coprono 
completamente tutto l’ambito delle funzioni responsabili che devono essere 
svolte nella Chiesa, forse anche a nome della Chiesa, ma in ogni caso nell’in-
teresse della Chiesa. Basti accennare, tra l’altro, alla direzione e alla rappre-
sentanza delle persone giuridiche riconosciute nella Chiesa che non sono, 
però, istituzioni gerarchiche. 34 Se e in quanto i singoli organismi della Curia 
Romana sono da considerarsi strutture non gerarchiche, può essere oggetto 
di ulteriori ricerche. Bisogna, infatti, avere un quadro completo sul sistema 
delle funzioni ecclesiali, tra le quali anche quelle che possono essere affidate 
ai laici, per verificare quali sono le funzioni per le quali si può applicare il di-
ritto del lavoro statale e quelle alle quali una tale applicazione non è possibi-
le, o lo è soltanto in modo molto limitato, per garantire la completezza della 
trasmissione dell’insegnamento di Cristo e il compimento della missione da 
lui ricevuta. 35

34  Cfr. per es. P. Gherri, Diritto amministrativo canonico. Attività codiciali, Milano, Giuffrè, 
2021, pp. 194-209 ; pp. 309-323.

35  Per una proposta di un tale sistema vedi : P. Erdő, Uffici e funzioni pubbliche, cit., p. 105 ; 
Idem, Hivatalok és közfunkciók, cit., pp. 112-113.


